PONTIFICIA UNIVERSITA DELLA SANTA CROCE — ISTITUTO DI LITURGIA
ANNO ACCADEMICO 2025-2026

TEOLOGIA LITURGICO-SACRAMENTARIA:

SACRA EUCARISTIA (9L.23)
PROF. JUAN REGO

LEZIONE IV
LINTERPRETAZIONE DEL CANONE ROMANO E I GRANDI TEMI DELLA TEOLOGIA
EUCARISTICA (PARTE II: MODERNA E CONTEMPORANEA)

Fonti

a)

b)

Fonti descrittive: Decreto su cio che bisogna osservare ed evitare nella celebrazione della
Messa (Concilio di Trento, sess. XXII 17 settembre 1562) ; F. Mazot, Le tableau de la
croix represent¢ dans les ceremonies de la  S.te messe, 1651
(https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k1511180b/f54.double)

Fonti normative : Sacrosanctum Concilium nn. 47-58 ; Testi liturgici: Missale
Romanum ex Decreto Sacrosancti Concilii Tridentini restitutum, Pii V. Pont. Max. iussu
editum 1570, https://archive.org/details/messale-tridentino-di-san-pio-v-
1570/page/n325/mode/2up (prefazio: p. 296; canone: p. 326) // Missale romanum ex
decreto sacrosancti Consilii Tridentini restitutum s. Pii V. Pontificis Maximi jussu editum
Clementis VIIIL, Urbani VIIL. auctoritate recognitum 1882,
https://archive.org/details/missaleromanumex1882cath/page/n247/mode/2up (canone p.
248) // Missale Romanum ex Decreto Sacrosancti oecumenici Concilii Vaticani II
instauratum, editio typica tertia, Typis Polyglottis Vaticanis 2002-2008 [ed. it.: Messale
romano, terza edizione italiana 2020: https://liturgico.chiesacattolica.it/messale-
romanoterza-edizione-italiana/)

Fonti interpretative: Duns Scoto (11308), Scheda I (Lutero, Zwingli, Calvino), Scheda
IT (Concilio di Trento), Scheda III (teorie immolazioniste e oblazioniste; 1’attualizzazione
del mistero pasquale: Odo Casel), Scheda IV («transignificazione» e
«transfinalizzazione»), Chi celebra? La partecipazione alla liturgia celeste dell’assemblea
celebrante (CCC 1136-1144); Benedetto X VI Verbum Domini (30 settembre 2010), I frutti
della Messa (CCC 1391-1401.1405)

Testi per lo studio

a) Testi forniti dal professore + spiegazioni durante le lezioni.
b) Garcia Ibanez,

- pp- 247-248; 260-261; 264; 270-276 (le «spiegazioni teologiche» della Messa come
«sacrificio» nei secoli XIV-XV e la critica di Lutero);

- pp. 266-270, 277; 280; 282-283 (la differenza fra le posizioni di Lutero e
Calvino/Zwinglio per quanto riguarda la «presenza» di Cristo nell’Eucaristia);

- pp. 319-321; 330-331, 336-337, 340 (la risposta di Trento e I’immaginario
eucaristico tra il 1600 e il 1900: teorie immolazioniste e oblazioniste)

- pp.- 529-534 teorie contemporanee sul sacrificio («attualizzazione») e pp. 597-603
sulla presenza («transignificazione» e «transfinalizzazioney)



Concetti chiavi

- Le «spiegazioni teologiche» della Messa come «sacrificio» nei secoli XIV-XV

- La posizione di Lutero, Zwingli e Calvino sull’eucaritia

- La risposta di Trento: i canoni e i decreti

- L’immaginario eucaristico tra il 1600 e il 1900: teorie immolazioniste e oblazioniste
- Teorie contemporanee sul sacrificio («attualizzazione»)

- Teorie contemporanee sulla presenza («transignificazione» e «transfinalizzazione»)
- Chi celebra? La partecipazione alla liturgia celeste dell’assemblea celebrante

- La sacramentalita della Parola di Dio proclamata nella liturgia

- Gli effetti dell’Eucaristia




Decreto su cio che bisogna osservare ed evitare nella celebrazione della Messa
(Concilio di Trento, sess. XXII 17 settembre 1562)

Nella Sessione XXII (17 settembre 1562) il Concilio affronto il problema degli abusi liturgici diffusi in alcune
regioni, che provocavano scandalo tra i fedeli e offrivano ai riformatori un motivo ricorrente per respingere la
Messa. Il decreto emanato in questa occasione consente di cogliere alcuni tratti significativi del modo concreto e
“vissuto” di comprendere 1’Eucaristia nel XV secolo

«Per quanto riguarda 1’avarizia, essi [i1 vescovi diocesani]| proibiranno assolutamente ogni
condizione o patto relativo a un onorario di qualsiasi genere e tutto cio che venisse dato per la
celebrazione delle prime Messe; inoltre vieteranno quelle richieste di elemosina che sembrano
piuttosto esazioni insistenti e indecorose, e altre cose simili, che non sono molto lontane dal
peccato di simonia o almeno da un guadagno disonesto. In secondo luogo, per evitare
irriverenza, ognuno, nella sua diocesi, vietera che qualsiasi prete vagabondo e sconosciuto possa
celebrare la Messa. Inoltre, non permetteranno a nessuno pubblicamente e notoriamente
colpevole di delitti di servire al santo Altare, o assistere alla santa Messa, né tollereranno che
questo santo sacrificio venga celebrato da qualsiasi prete, secolare o regolare che sia, in case
private, e, in genere, fuori dalla Chiesa e dagli oratori unicamente destinati al culto divino, che
devono essere destinati a questo scopo dagli ordinari e da loro visitati [...]

I vescovi bandiranno dalle chiese quelle musiche in cui, o con I’organo o col canto, si mescola
qualche cosa di lascivo e di impuro, cosi come tutti i comportamenti mondani, le chiacchiere
inutili e profane, il passeggio e i clamori, affinché la casa di Dio sembri e possa chiamarsi
davvero casa di preghiera.

Da ultimo, per non lasciare spazio ad alcuna superstizione, essi cureranno con un editto,
minacciando le pene relative, che 1 sacerdoti non celebrino se non nelle ore stabilite e nella
celebrazione delle Messe non introducano riti o cerimonie e preghiere diverse da quelle
approvate dalla Chiesa e ammesse da un uso consueto e lodevole. Rimuoveranno dalle loro
chiese I'uso di un determinato numero di Messe e di candele, inventato piu da un culto
superstizioso che dalla vera religione. Insegneranno al popolo quale sia e donde provenga

principalmente il frutto celeste e cosi prezioso di questo santissimo sacrificio, ammonendolo
anche di recarsi frequentemente nelle proprie parrocchie, almeno nelle domeniche e nelle feste
piu solenni...» (Decr. de observandis et vitandis in celebratione Missarum, COD 736-737)



Duns Scotto (11308)

La dottrina eucaristica di Duns Scoto si concentra nella spiegazione della dottrina della “presenza” e dedica poca
attenzione al problema del “sacrificio”. Per Scoto ¢ importante tutelare 1’unicita e ’irripetibilita del sacrificio della
croce. Scoto teme che un’identificazione troppo diretta tra la Messa e la croce porti a concepire la celebrazione
eucaristica come una ripetizione o un’equivalenza della Passione di Cristo, in contrasto con I’affermazione biblica
secondo cui Cristo si ¢ offerto «una volta per tutte». Per questo egli distingue nettamente il sacrificio della croce
dal sacrificio eucaristico. Il primo ¢ I’atto redentore unico e definitivo, compiuto personalmente da Cristo; la Messa,
invece, non puo essere intesa come il medesimo atto sacrificale. In particolare, Scoto sostiene che Cristo non ¢ il
soggetto immediato dell’offerta nella Messa, perché, se lo fosse, una sola celebrazione equivarrebbe alla Passione.
11 soggetto offerente ¢ piuttosto la Chiesa, che agisce mediante il ministro ordinato. Da questo punto di vista, la
Messa ¢ sacrificio non principalmente perché rende presente ’atto oblativo di Cristo sulla croce, ma perché ¢
un’oblazione della Chiesa, nella quale il Corpo e il Sangue di Cristo, resi presenti dalla consacrazione, vengono
offerti a Dio. Cristo ¢ realmente presente come vittima, ma non esercita nella Messa un nuovo atto personale di
offerta; il suo sacrificio si ¢ gia compiuto definitivamente sul Golgota. Scoto ammette soltanto in senso derivato
un’offerta di Cristo nella Messa, parlando di un’offerta virtuale: Cristo ¢ all’origine dell’Eucaristia perché ne ha
comandato la celebrazione ed ¢ il contenuto dell’offerta, ma I’atto sacrificale resta formalmente un atto ecclesiale.
Il rapporto tra Messa e croce viene dunque descritto in termini di rappresentazione e applicazione. La celebrazione
eucaristica rappresenta I’offerta di Cristo sulla croce e supplica Dio perché ne applichi i frutti ai fedeli, ma non
rende presente lo stesso atto sacrificale redentore. Di conseguenza, ogni Messa possiede un valore salvifico proprio
e finito, distinto dall’infinito valore della Passione, e dipendente dal merito della Chiesa offerente e del sacerdote
celebrante.

<Cristo ¢ offerto, ma non offre il sacrificio>

Benché Cristo ¢ offerto come contenuto del sacrificio, tuttavia non € Lui che offre direttamente
nella Messa il sacrificio, secondo quanto ¢ detto nella Lettera agli Ebrei, 9: “Non per offrire se
stesso piu volte”, e ancora: “Cristo si ¢ offerto una volta per tutte”; altrimenti, qualora fosse Egli
stesso colui che offre immediatamente e colui che ¢ offerto, sembrerebbe che la celebrazione di
una sola Messa equivarrebbe alla passione di Cristo. Ora, € certo che la Messa non equivale alla
passione di Cristo, benché abbia un suo speciale valore, per quanto si ha in essa una speciale
commemorazione dell’offerta che Cristo fece di sé sulla croce, secondo quanto ¢ detto in Lc
22,19 e nella 1Cor 11,24-25: “Fate questo in memoria di me”; poiché la Messa ¢ fatta sia per
rappresentare quell’offerta in croce sia per supplicare, affinché Dio accetti per essa il sacrificio
della Chiesa» (Duns Scoto, Quaestiones quodlibetales, q. 20, n. 22: Olms 12, 529)



Scheda I: Lutero, Zwingli e Calvino

Martin Lutero (1483-1546)

Nel De captivitate babylonica Ecclesiae (1520), Martin Lutero denuncia una triplice “cattivita”
in cui il Papato avrebbe imprigionato 1’Eucaristia. La prima consiste nel negare ai laici la comunione
sotto le due specie, in contrasto con il comando di Cristo. La seconda ¢ ’imposizione della dottrina della
transustanziazione come dogma, considerata una costruzione filosofica estranea alla Scrittura. La terza,
e piu grave, ¢ I’aver trasformato la Messa in un sacrificio, riducendola a un’opera umana anziché al dono
gratuito di Cristo ai fedeli.

1. La presenza di Cristo nell’Eucaristia

Lutero non nega la presenza reale di Cristo nell’Eucaristia, ma ne propone una comprensione
diversa da quella cattolica. Egli rifiuta la dottrina della transustanziazione, perché la considera una
spiegazione filosofica arbitraria, non richiesta dalla Scrittura. Tuttavia, Lutero afferma con decisione che
il vero Corpo e il vero Sangue di Cristo sono realmente presenti nel pane e nel vino.

Questa presenza ¢ spiegata attraverso la dottrina della consustanziazione (termine non usato da
Lutero ma applicato dalla teologia successiva): il pane e il vino rimangono cio che sono, ma Cristo ¢
realmente presente “in, con e sotto” le specie eucaristiche. La presenza reale ¢ fondata esclusivamente
sulla parola efficace di Cristo (“Questo ¢ il mio corpo”), non su una conversione ontologica della
sostanza.

2. Il sacrificio della Messa

E su questo punto che si colloca la rottura decisiva di Lutero con la dottrina cattolica. Lutero
nega radicalmente che la Messa sia un sacrificio. Egli interpreta la dottrina del sacrificio della Messa
come una grave distorsione del Vangelo, perché a suo giudizio oscura I’unicita e la sufficienza del
sacrificio della croce; trasforma 1’Eucaristia in un’opera umana offerta a Dio; mette in discussione la
giustificazione per sola fede.

Per Lutero, il sacrificio di Cristo sulla croce € unico, perfetto e irripetibile, e non puo essere né
rinnovato né reso presente sacramentalmente come atto sacrificale. La Messa non ¢ sacrificio, ma dono:
¢ Dio che dona all’uomo il Corpo e il Sangue di Cristo per il perdono dei peccati. Di conseguenza, Lutero
rifiuta il carattere propiziatorio della Messa; 1’idea che la Chiesa o il sacerdote “offrano” Cristo a Dio;
ogni nozione di applicazione sacramentale del sacrificio della croce. L’Eucaristia ¢ per lui testamento,
promessa, dono ricevuto nella fede, non sacrificio offerto.

3. Conseguenze celebrative
Le posizioni dottrinali di Lutero hanno conseguenze dirette sul piano rituale e celebrativo.

a) Comunione sotto le due specie: Lutero ritiene necessaria la comunione sotto le due specie
(pane e vino) per tutti i fedeli. Il rifiuto del calice ai laici ¢ visto come un abuso ecclesiastico privo di
fondamento scritturistico e come una violazione del comando di Cristo.

b) Centralita della Parola: La celebrazione eucaristica viene riorganizzata attorno alla
predicazione della Parola, che diventa ’elemento principale del culto. L’Eucaristia ¢ inseparabile
dall’annuncio, perché solo la fede suscitata dalla Parola rende efficace il sacramento.

¢) Riduzione del linguaggio sacrificale e rituale: nel desiderio di eliminare i gesti (segni di croce)
e le espressioni che esprimono 1’idea di sacrificio Lutero riduce progressivamente il Canone romano al
Prefazio e al racconto istituzionale, per poi passare ai riti di comunione.

d) Il ministerio ordinato non ¢ un sacramento, ma una delega della comunita che abilita qualsiasi
battezzato ad agire come ministro della Parola e del sacramento al servizio della comunita.

In questo modo, la celebrazione assume un carattere piu didattico e comunitario, con I’intento di
evitare qualsiasi interpretazione sacrale o sacerdotale della Messa.



Huldrych Zwingli (1484-1531) e Jean Calvin (1509-1564)

1. La presenza di Cristo nell’Eucaristia

Zwinglio e Calvino rifiutano entrambi la presenza reale sostanziale di Cristo nell’Eucaristia, ma
lo fanno con impostazioni diverse.

Zwinglio propone una interpretazione marcatamente simbolica dell’Eucaristia. Per lui il pane ¢
il vino non contengono il Corpo e il Sangue di Cristo che si trova risorto in cielo; Cristo € presente solo
in quanto significato (1’¢ nella frase Questo e il mio corpo dovrebbe intendersi in senso traslato, come in
1Cor 10,4: Quella roccia era Cristo); I’Eucaristia ¢ essenzialmente un segno commemorativo della
Passione. La presenza di Cristo ¢ quindi una presenza puramente spirituale ¢ soggettiva, legata alla fede
del credente, non al sacramento in quanto tale.

Calvino prende le distanze dal puro simbolismo zwingliano. Egli afferma una presenza reale ma
spirituale di Cristo. Cristo non ¢ presente corporalmente nel pane e nel vino, tuttavia, il fedele riceve
realmente Cristo mediante I’azione dello Spirito Santo (presenza in virtute). La comunione eucaristica €
una vera partecipazione al Cristo glorificato, che rimane in cielo. La presenza ¢ dunque reale quanto
all’effetto, spirituale quanto al modo, mai sacramentale nel senso cattolico.

2. Il sacrificio della Messa

Su questo punto, Calvino e Zwinglio convergono pienamente. Entrambi negano radicalmente che
la Messa sia un sacrificio. Vedono nella dottrina cattolica del sacrificio della Messa una negazione pratica
dell’unicita del sacrificio della croce.

Per Zwinglio parlare di sacrificio eucaristico significa attribuire all’'uomo un’azione salvifica.
L’Eucaristia non ¢ offerta a Dio, ma testimonianza della fede del credente.

Per Calvino il sacrificio della croce € unico, perfetto e irripetibile. La Messa non puo essere né
rinnovamento né applicazione sacramentale di tale sacrificio. La Messa non puo essere un’opera umana
capace di meritare e di espiare i peccati dei vivi e dei defunti. Ogni concezione sacrificale della Messa
compromette la dottrina della giustificazione per fede. La Messa non ¢ un dono che gli uomini fanno a
Dio, ma un dono che Dio fa agli uomini.

Per entrambi, I’Eucaristia ¢ dono ricevuto, non sacrificio offerto; proclamazione della morte del
Signore (esempio dello specchio che riflette oggi I’evento passato della croce); memoriale (soggettivo)
e atto di lode e ringraziamento, ma non sacrificio propiziatorio o espiatorio.



Scheda I1: 11 concilio di Trento: Sessioni XIII, XXI e XXII

11 Concilio di Trento adotta un metodo dottrinale sobrio e funzionale, pensato non per costruire
una teologia sistematica, ma per esercitare il magistero in un contesto di forte controversia. Questo
metodo si articola in due livelli distinti ¢ complementari.

Anzitutto, Trento formula dei canoni, che hanno una funzione prevalentemente negativa e
disciplinare: essi delimitano 1’errore, individuando le posizioni incompatibili con la fede cattolica e
proteggendo le definizioni da interpretazioni riduttive.

Accanto ai canoni, il Concilio propone una dottrina, esposta nei Decreti, che ha il compito di
chiarire e orientare I’intelligenza della fede. Questa dottrina non pretende di essere esaustiva né definitiva
sul piano speculativo, ma intende mostrare la coerenza della posizione cattolica e rispondere alle
obiezioni della Riforma, lasciando aperto lo spazio per ulteriori sviluppi teologici.

Sessione XIII (11 ottobre 1551) — Decretum de SS. Eucharistia

1. Presenza vera, reale e sostanziale di Cristo

Il Concilio definisce che nell’Eucaristia & presente Cristo vero Dio e vero uomo, in modo reale e
sostanziale: “«Nel divino sacramento della santa Eucaristia, dopo la consacrazione del pane e del vino,
il nostro Signore Gesu Cristo, vero Dio e vero uomo, ¢ contenuto veramente, realmente e sostanzialmente,
sotto 1’apparenza di quelle cose sensibili. Non vi ¢ infatti contraddizione tra il fatto che lo stesso nostro
Salvatore sieda sempre nei cieli alla destra del Padre, secondo il modo naturale di esistere, e il fatto che,
tuttavia, presente sacramentalmente in molti luoghi, sia presso di noi nella sua sostanza, con quel modo
di esistere, che, difficile da esprimere a parole, tuttavia possiamo comprendere con la nostra mente,
illuminata dalla fede, come possibile a Dio, e che anzi dobbiamo credere fermissimamente» (DH 1636)

2. Presenza permanente e non limitata all 'uso

La presenza di Cristo nell’Eucaristia permane finché sussistono le specie, e non ¢ limitata al momento
della comunione: «Se qualcuno dira che, una volta terminata la consacrazione, nel mirabile sacramento
dell’Eucaristia non vi sono il corpo e il sangue del Signore nostro Gesu Cristo, ma che vi sono solo
durante [’uso, mentre lo si riceve, ma né prima né dopo; e che nelle Ostie o particole consacrate, che si
conservano o avanzano dopo la comunione, non rimane il vero corpo del Signore: sia anatema»» (DH
1637)

3. Presenza totale sotto ciascuna specie

Cristo ¢ presente interamente sotto ciascuna delle specie e sotto ogni loro parte: «Cristo tutto intero ¢
sotto la specie del pane e sotto ciascuna parte della specie del pane; e similmente tutto intero sotto la
specie del vino» (DH 1641)

4. Dottrina della transustanziazione

Il Concilio recepisce e definisce come appropriato il termine transustanziazione: «Se qualcuno dira che
nel santissimo sacramento dell’Eucaristia, con il corpo ¢ il sangue di nostro Signore Gesu Cristo, rimane
la sostanza del pane e del vino, ¢ neghera quella meravigliosa e singolare conversione di tutta la sostanza
del pane nel corpo, e di tutta la sostanza del vino nel sangue, mentre rimangono solamente le specie del
pane e del vino, conversione che la Chiesa Cattolica con termine appropriatissimo chiama
transustanziazione: sia anatema» (DH 1652)

5. Ragione dell’istituzione ed effetti salvifici

Contro la tesi sostenuta da Lutero secondo la quale I’Eucaristia ¢ stata istituita principalmente per la
remissione dei peccati, il canone 5 afferma: «Se qualcuno dira che il frutto principale della santissima
Eucaristia ¢ la remissione dei peccati, o che essa non produce altri effetti: sia anatema» (DH 1655).

6. Altre questioni dottrinali e disciplinari

Can 6: Culto e adorazione dell’Eucaristia (latria): «Non vi ¢ dunque alcun dubbio che tutti i fedeli di
Cristo devono tributare a questo santissimo sacramento il culto di latria» (DH 1643). «E cosa pia e

-7-



religiosa che questo santissimo sacramento venga conservato nei tabernacoli delle chiese» (DH 1646).
Can. 8: Cristo ¢ ricevuto nell’Eucaristia sacramentalmente e realmente, non solo spiritualmente; Can. 9:
Ogni fedele con uso di ragione deve comunicarsi almeno una volta all’anno, a Pasqua; Can. 10: Il
sacerdote celebrante puo comunicarsi lecitamente; Can. 11: La sola fede non basta; chi ¢ in peccato
mortale deve confessarsi prima della comunione.

Sessione XXI (16 luglio 1562) — De communione sub utraque specie et parvulorum

1. Non tutti i singoli fedeli devono ricevere la comunione sotto le due specie

«Se qualcuno dira che tutti i singoli fedeli cristiani devono ricevere 1’una e I’altra specie del Santissimo
Sacramento dell’Eucaristia per divino precetto o perché sia necessario alla salvezza: sia anatema» (DH
1731)

2. Potesta della Chiesa di stabilire il rito piu adeguato nella celebrazione dei sacramenti

«Il Concilio dichiara, inoltre, che la Chiesa ha sempre avuto il potere di stabilire ¢ modificare
nell’amministrazione dei sacramenti, fatta salva la loro sostanza, quegli elementi che ritenesse piu utili
per chi li riceve o per la venerazione degli stessi sacramenti, a seconda delle diversita delle circostanze,
dei tempi e dei luoghi» (DH 1728)

3. La comunione eucaristica non é necessaria ai bambini che non abbiano ancora raggiunto [’eta della
ragione

«Rigenerati, infatti, dal lavacro del battesimo e incorporati a Cristo, non possono a quell’eta perdere la
grazia di figli di Dio, che hanno acquistato» (DH 1730)

Sessione XXII (17 settembre 1562) — Doctrina de sanctissimo Missae sacrificio

1. La Messa come vero sacrificio

La Messa ¢ vero e proprio sacrificio, non semplice commemorazione: «Se qualcuno dira che nella Messa
non si offre a Dio un vero e proprio sacrificio, o che essere offerto non significa altro se non che Cristo
ci viene dato a mangiare: sia anatemax» (DH 1751); «Nel divino sacrificio che si compie nella Messa ¢
contenuto e immolato in modo incruento lo stesso Cristo che si offri una volta in modo cruento sull’altare
della croce» (DH 1743)

2. Non vi sono due sacrifici

Non vi sono due sacrifici, ma uno solo, con diverso modo di offerta: «[...] Questo Dio e Signore nostro,
dunque, anche se si sarebbe immolato a Dio Padre una sola volta morendo sull’altare della croce per
compiere per loro [ivi] una redenzione eterna, poiché, tuttavia, il suo sacerdozio non doveva estinguersi
con la morte, nell’ultima cena, “la notte in cui fu tradito” (1Cor 11,23), per lasciare alla Chiesa, sua amata
sposa, un sacrificio visibile (come esige la natura umana), con cui venisse rappresentato quello cruento
che avrebbe offerto una volta per tutte sulla croce [quo cruentum illud semel in cruce peragendum
repraesentaretur], prolungandone la memoria fino alla fine del mondo, e applicando la sua efficacia
salvifica alla remissione dei nostri peccati quotidiani: Egli dunque, proclamandosi sacerdote in eterno
secondo I’ordine di Melchisedech, offri a Dio Padre il suo corpo ¢ il suo sangue sotto le specie del pane
e del vino e sotto gli stessi simboli lo diede, perché lo prendessero, agli Apostoli (che in quel momento
costituiva sacerdoti della nuova alleanza) ¢ comando a essi e ai loro successori nel sacerdozio che
I’ offrissero, con queste parole: “Fate questo in memoria di me” (Lc 22,19; 1Cor 11,24), ecc., come la
Chiesa Cattolica ha sempre creduto e insegnato» (DH 1739-1740); «Una sola ¢ identica ¢ la vittima, ¢
uno solo ¢ colui che ora offre per il ministero dei sacerdoti, lo stesso che allora si offti sulla croce» (DH
1743);

3. Valore propiziatorio della Messa

La Messa ha valore propiziatorio per vivi e defunti: «Questo sacrificio ¢ veramente propiziatorio... e
giova a ottenere misericordia e grazia» (DH 1743—1744); «Se qualcuno dira che il sacrificio della Messa
¢ solo un sacrificio di lode e di ringraziamento, o una semplice commemorazione (nudam
commemorationem) del sacrificio offerto sulla croce, € non un sacrificio propiziatorio; o che giova solo

-8-



a chi lo riceve; e che non deve essere offerto per i vivi e per i morti, per i peccati, le pene, le soddisfazioni
e altre necessita: sia anatemay» (DH 1753).

4. Cristo offre questo sacrificio propiziatorio per il ministero dei sacerdoti

«Poiché in questo divino sacrificio, che si compie nella Messa, € contenuto ¢ immolato in modo incruento
lo stesso Cristo, che si offerse una sola volta in modo cruento sull’altare della croce (cfr. Eb 9,14.27ss.),
il santo Sinodo insegna che questo sacrificio ¢ veramente propiziatorio, e che per mezzo di esso, se con
cuore sincero e retta fede, con timore e rispetto, ci accostiamo a Dio contriti € pentiti, possiamo “ricevere
misericordia e trovare grazia ed essere aiutati al momento propizio” (Eb 4,16). Placato, infatti, da
quest’offerta, il Signore, concedendo la grazia e il dono della penitenza, perdona i peccati e le colpe,
anche le piu gravi. Si tratta, infatti, di una sola e identica vittima e lo stesso Gesu la offre ora per il
ministero dei sacerdoti, Egli che un giorno offri se stesso sulla croce: diverso ¢ solo il modo di offrirsi
(sola offerendi ratione diversa). I frutti di quella oblazione (cio¢ di quella cruenta) vengono ricevuti in
abbondanza per mezzo di questa, incruenta, tanto ¢ lontano il pericolo che con questa si possa in qualche
modo sminuire quellay (DH 1743)

5. Altre questioni dottrinali e disciplinari.

Can. 5: E legittimo celebrare Messe in onore dei santi, offerte a Dio e ordinate a ottenere la loro
intercessione. Can. 6: 11 Canone Romano ¢ dichiarato pienamente ortodosso ed esente da ogni errore in
materia di sacrificio della Messa. Can. 7: le cerimonie, le vesti e i segni esterni della liturgia eucaristica
sono legittimi e adeguati alla dignita del mistero celebrato. Can. 8: Sono lecite e vere le Messe in cui si
comunica sacramentalmente solo il sacerdote, anche senza la comunione del popolo)

Valutazione conclusiva (cfr. Garcia Ibafez, 320-321)

1. Il Concilio di Trento ribadi e sanci la dottrina tradizionale della presenza reale, vera e
sostanziale di Cristo nell’Eucaristia, in continuita con i Padri, la teologia medievale e il magistero
precedente. Contro la negazione dei riformatori, il Concilio affermo con chiarezza la transustanziazione,
ossia la conversione totale della sostanza del pane ¢ del vino nel Corpo e nel Sangue di Cristo, restando
del pane e del vino solo le specie. La definizione tridentina richiede 1’ammissione delle nozioni di
sostanza e specie, ma non ne offre una spiegazione filosofica o scientifica, lasciando ai teologi liberta di
ricerca, purché siano rispettati i punti essenziali: la presenza reale e sostanziale di Cristo, la cessazione
della sostanza del pane e del vino e 1’azione conversiva della transustanziazione.

Tuttavia perché le nuove interpretazioni della transustanziazione siano conciliabili con il dogma
devono rispettare le affermazioni essenziali dei cann. 1-2 della sess. XIII del Concilio di Trento: a) La
presenza vera, reale e sostanziale di Cristo nell’Eucaristia; b) La cessazione della sostanza del pane e del
vino, il che comporta un cambiamento ontologico totale delle offerte, di cui rimangono soltanto le specie;
¢) L’azione conversiva o transustanziazione.

2. Quanto alla dimensione sacrificale, Trento riaffermo la fede e la prassi tradizionali della Chiesa
latina: la Messa ¢ vero sacrificio, istituito da Cristo, nel quale vittima e sacerdote offerente sono lo stesso
Cristo. Tale sacrificio possiede lo stesso valore propiziatorio della croce e puo essere offerto per vivi e
defunti. Il Concilio dichiaro inoltre I’ortodossia del Canone Romano ed esorto i fedeli a comunicarsi non
solo spiritualmente, ma anche sacramentalmente, per ricevere frutti piu abbondanti dal sacrificio
eucaristico. Sul piano celebrativo, alcune questioni, come 1’uso della lingua vernacola e la comunione
sotto le due specie, rimasero temporaneamente sospese, condizionate dal contesto storico

Molte altre questioni relative al sacrificio della Messa rimasero aperte alla ricerca teologica. Ad
esempio, la questione dell’identita tra la Messa e il sacrificio redentore della croce fu delineata nei termini
essenziali (identica vittima e identico sacerdote offerente), ma il discorso teologico non arrivo fino in
fondo: in effetti, i Padri conciliari non riuscirono ad affermare che il sacrificio della Messa ¢ I'unico ¢ lo
stesso sacrificio della croce (come poi fara il Catechismo Romano), anche a causa della diversita delle
tesi sui rapporti Messa - sacrificio della croce sostenute dalle diverse scuole ¢ dai singoli teologi
partecipanti al Concilio, e della mancata riflessione sul sacrificio eucaristico a partire dalla prospettiva
sacramentale. Inoltre, non si spiego il contenuto del concetto repraesentatio, usato dal Concilio per
mettere in rapporto la Messa e il sacrificio cruento della croce. N¢é si chiari pienamente cosa comporti la
sola offerendi ratione diversa («il modo diverso di offrirsi» di Cristo sulla croce e nella Messa), come
debba intendersi I’immolazione incruenta, o in cosa consista propriamente il sacrificio della Messa.

9.



Scheda III: Teorie immolazioniste e oblazioniste. Proposta di Odo Casel
(1886-1948)

Teorie immolazionistiche (Garcia Ibanez, 332-337)

a)
b)
c)
d)

e)

La Messa ¢ sacrificio in quanto immolazione o distruzione delle sostanze del pane e del vino
(Suarez)

La Messa ¢ sacrificio in quanto immolazione fisico-sacramentale del corpo e del sangue di Cristo
durante la comunione del sacerdote (Bellarmino)

La Messa ¢ sacrificio in quanto immolazione virtuale del corpo di Cristo mediante la spada
mistica delle parole consacratorie (Lessio)

La Messa ¢ sacrificio in quanto immolazione morale dell’'umanita di Cristo in quanto viene
svuotato della sua umanita (Franzelin)

La Messa ¢ sacrificio in quanto immolazione figurativa del sacrificio della Croce tramite la
doppia consacrazione (Vazquez)

Teorie oblazionistiche (Garcia Ibaniez, 337-340)

a)

b)

La Messa ¢ sacrificio in quanto la doppia consacrazione rende presente 1’oblazione del Cristo
glorioso che rinnova la stessa oblazione interiore che fece sulla croce. Il Cristo glorioso offre le
sue sofferenze passate, e i suoi meriti acquisiti (Lepin)

La Messa ¢ sacrificio in quanto momento rituale in cui avviene I’offerta (oblazione)
dell’immolazione cruenta compiuta sulla croce che persevera passivamente nella vittima
gloriosa, cosi come I’Ultima Cena fu 1’oblazione rituale dell’immolazione cruenta. Per La Taille
esistono due sacrifici: uno compiuto da Cristo, il sacrificium Dominicum, quando nell’ultima
cena Egli offri la vittima che stava per essere immolata sulla croce; I’altro compiuto dalla Chiesa,
il sacrificium ecclesiastium, quando nella Messa essa offre la vittima gloriosa, gia immolata sulla
croce.

L’attualizzazione del mistero pasquale: Odo Casel (1886-1948) (Garcia Ibanez, 344-352)

a)

b)

d)

La Croce e la Messa sono numericamente un unico sacrificio: «Il sacramento e 1’atto salvatore
originale non sono due realta diverse, ma una sola, e I’immagine ¢ in modo tale ricolma della
realta dell’atto originale, che essa pud riconoscersi a buon diritto presenza di essa. Cosi
I’Eucaristia ¢, in modo sacramentale, il sacrificio di Cristo» (Casel, Glaube, Gnosis und
Mysterium, 268)

La Messa ¢ sacrificio perché cio che accade sul Golgota ¢ stato chiamato “sacrificio”: «Poiché
la passione era il sacrificio di Cristo, la ripresentazione sacramentale della passione ¢ ugualmente
il sacrificio di Cristo, poiché il mistero contiene in s¢ la realta della cosa significata. La Messa
dunque non ¢ un sacrificio indipendente, un sacrificio nuovo, un sacrificio “naturale”, ma il
mistero del sacrificio della croce e, pertanto, un sacrificio vero e proprio» (Casel, Das
Mysteriengeddchtnis der Mepliturgie im Lichte der Tradition, 198)

Il sacramento rende presente non solo la persona di Cristo (il Christus passus), ma anche la sua
azione salvifica (la ipsa passio): «Nella conoscenza della fede noi contempliamo nell’immagine
sacramentale il prototipo stesso, cio¢ 1’opera salvatrice di Cristo. Noi la contempliamo nella fede
e nella gnosi, ovvero noi entriamo in contatto con Lui, noi ce ne appropriamo, noi siamo resi
conformi a Lui per partecipazione e cosi siamo trasformati secondo 1I’immagine del crocifisso-
risortoy» (Casel, Glaube, Gnosis und Mysterium, 268).

Si rende presente I’essenza dell’azione, ma senza i particolari e le circostanze: «il mistero del
culto, in quanto immagine... ha il potere di trar fuori dall’avvenimento storico 1’essenziale
dell’atto salvifico, che ¢ precisamente il suo significato eterno di salvezza, di presentarlo e di
trasporlo in simbolo» (Casel, Glaube, Gnosis und Mysterium, 262-263).

-10-



Scheda I'V: Transignificazione e transfinalizzazione

All’inizio del XX secolo, i progressi della fisica atomica e la nuova comprensione della struttura
della materia provocarono una crisi in alcuni ambienti scolastici ancora legati all’ilemorfismo
aristotelico. Diversi autori ritennero che la nozione classica di sostanza materiale, propria del sistema
aristotelico-tomista, fosse ormai superata ¢ dovesse essere sostituita dalle categorie della fisica teorica
moderna, per liberare il dogma da schemi filosofici considerati obsoleti.

Tra gli anni Trenta e Quaranta, nel contesto del dibattito sui limiti della metafisica aristotelica e
sulla possibilita di interpretare la transustanziazione con categorie scientifiche contemporanee, alcuni
teologi cercarono nuove vie per spiegare la conversione eucaristica e la presenza reale di Cristo. Essi
criticavano la teologia eucaristica tradizionale come eccessivamente “cosmologica” e statica, incapace
di esprimere adeguatamente la dimensione personale ¢ salvifica della presenza di Cristo e il suo mistero
pasquale.

Pur dichiarando di non voler negare la dottrina della presenza reale e della conversione
eucaristica, questi autori intendevano rileggerla da una prospettiva nuova, piu attenta all’antropologia
contemporanea ¢ al significato religioso della celebrazione. Per questo si servirono soprattutto della
fenomenologia, ispirandosi a Husserl e ai suoi sviluppi in pensatori come Scheler, Hartmann, Merleau-
Ponty e Heidegger, per mettere in luce I’aspetto personalista e salvifico dell’Eucaristia.

Secondo queste teorie la transustanziazione ¢ da interpretarsi fondamentalmente come una
transignificazione e/o transfinalizzazione dei doni eucaristici; il pane ed il vino, dopo la consacrazione,
non mutano nella loro realta fisico-chimica (oggetto della conoscenza scientifica); ma per i credenti tutto
¢ cambiato, perché la parola del Signore ha conferito loro un nuovo significato e un nuovo fine: essi,
adesso, sono simboli dell’umanita di Cristo e della sua donazione sacrificale; non sono piu cibi naturali,
ma cibi spirituali e di vita eterna.

Non c’¢ dubbio che con la consacrazione eucaristica avviene un cambiamento di significato e di
finalita del pane e del vino. Ma alla base del nuovo significato e della nuova finalita non ¢’¢ soltanto il
giudizio che la mente dell’'uomo puo dare di tali realta, ma c’¢ innanzitutto un cambiamento ontologico
dell’essere oggettivo del pane e del vino. Su questo punto, cio¢ sull’irriducibilita della transustanziazione
a semplice transignificazione e transfinalizzazione, si ¢ pronunciato il Magistero della Chiesa. In
particolare, Paolo VI, nell’Enc. Mysterium fidei.

«Avvenuta la transustanziazione le specie del pane e del vino senza dubbio acquistano un nuovo
significato ¢ un nuovo fine, non essendo piu I’usuale pane e 1’usuale bevanda, ma il segno di una cosa
sacra e il segno di un alimento spirituale; ma intanto acquistano nuovo significato e nuovo fine in quanto
contengono una nuova realta, che giustamente denominiamo ontologica. Giacché sotto le predette specie
non ¢’¢ piu quel che ¢’era prima, ma un’altra cosa del tutto diversa; e ¢io non soltanto in base al giudizio
della fede della Chiesa, ma per la realta oggettiva, poiché convertita la sostanza o natura del pane e del
vino nel corpo e sangue di Cristo, nulla rimane piu del pane e del vino che le sole specie, sotto le quali
Cristo tutto intero ¢ presente nella sua fisica realta anche corporalmente, sebbene non allo stesso modo
in cui i corpi sono nel luogo» (Paolo VI, Enc. Mysterium fidei: EV 2,427)

-11-



Concilio Vaticano II: Sacrosanctum Concilium (4 dicembre 1963), nn. 47-58

CAPITOLO II - IL MISTERO EUCARISTICO

La messa e il mistero pasquale

47. 1l nostro Salvatore nell'ultima cena, la notte in cui fu tradito, istitui il sacrificio eucaristico del suo
corpo e del suo sangue, onde perpetuare nei secoli fino al suo ritorno il sacrificio della croce, e per affidare
cosi alla sua diletta sposa, la Chiesa, il memoriale della sua morte ¢ della sua resurrezione: sacramento
di amore, segno di unita, vincolo di carita, convito pasquale, nel quale si riceve Cristo, 1'anima viene
ricolma di grazia e ci ¢ dato il pegno della gloria futura.

Partecipazione attiva dei fedeli alla messa

48. Percio la Chiesa si preoccupa vivamente che i fedeli non assistano come estranei o muti spettatori a
questo mistero di fede, ma che, comprendendolo bene nei suoi riti e nelle sue preghiere, partecipino
all'azione sacra consapevolmente, piamente e attivamente; siano formati dalla parola di Dio; si nutrano
alla mensa del corpo del Signore; rendano grazie a Dio; offrendo la vittima senza macchia, non soltanto
per le mani del sacerdote, ma insieme con lui, imparino ad offrire se stessi, ¢ di giorno in giorno, per la
mediazione di Cristo, siano perfezionati nell'unita con Dio e tra di loro, di modo che Dio sia finalmente
tutto in tutti.

49. Affinché poi il sacrificio della messa raggiunga la sua piena efficacia pastorale anche nella forma
rituale, il sacro Concilio, in vista delle messe celebrate con partecipazione di popolo, specialmente la
domenica e i giorni di precetto, stabilisce quanto segue:

Revisione dell'ordinario della messa

50. L'ordinamento rituale della messa sia riveduto in modo che apparisca piu chiaramente la natura
specifica delle singole parti e la loro mutua connessione, e sia resa piu facile la partecipazione pia e attiva
dei fedeli.

Per questo i riti, conservata fedelmente la loro sostanza, siano semplificati; si sopprimano quegli
elementi che, col passare dei secoli, furono duplicati o aggiunti senza grande utilita; alcuni elementi
invece, che col tempo andarono perduti, siano ristabiliti, secondo la tradizione dei Padri, nella misura che
sembrera opportuna o necessaria.

Una piu grande ricchezza biblica

51. Affinché la mensa della parola di Dio sia preparata ai fedeli con maggiore abbondanza, vengano aperti
piu largamente i tesori della Bibbia in modo che, in un determinato numero di anni, si legga al popolo la
maggior parte della sacra Scrittura.

L'omelia

52. Si raccomanda vivamente 1'omelia, che ¢ parte dell'azione liturgica. In essa nel corso dell'anno
liturgico vengano presentati i misteri della fede e le norme della vita cristiana, attingendoli dal testo sacro.
Nelle messe della domenica e dei giorni festivi con partecipazione di popolo non si ometta l'omelia se
non per grave motivo.

La «preghiera dei fedeli»

53. Dopo il Vangelo e I'omelia, specialmente la domenica e le feste di precetto, sia ripristinata la «orazione
comune» detta anche «dei fedeli», in modo che, con la partecipazione del popolo, si facciano speciali
preghiere per la santa Chiesa, per coloro che ci governano, per coloro che si trovano in varie necessita,
per tutti gli uomini e per la salvezza di tutto il mondo.

Lingua nazionale e latino nella messa

54. Nelle messe celebrate con partecipazione di popolo si possa concedere una congrua parte alla lingua
nazionale, specialmente nelle letture e nella «orazione comune» e, secondo le condizioni dei vari luoghi,
anche nelle parti spettanti al popolo, a norma dell'art. 36 di questa costituzione. Si abbia cura pero che i
fedeli sappiano recitare e cantare insieme, anche in lingua latina, le parti dell'ordinario della messa che
spettano ad essi. Se poi in qualche luogo sembrasse opportuno un uso pit ampio della lingua nazionale
nella messa, si osservi quanto prescrive l'art. 40 di questa costituzione.

-12-



Comunione sotto le due specie

55. Si raccomanda molto quella partecipazione piu perfetta alla messa, nella quale i fedeli, dopo la
comunione del sacerdote, ricevono il corpo del Signore con i pani consacrati in questo sacrificio. Fermi
restando 1 principi dottrinali stabiliti dal Concilio di Trento, la comunione sotto le due specie si pud
concedere sia ai chierici e religiosi sia ai laici, in casi da determinarsi dalla sede apostolica ¢ secondo il
giudizio del vescovo, come per esempio agli ordinati nella messa della loro sacra ordinazione, ai professi
nella messa della loro professione religiosa, ai neofiti nella messa che segue il battesimo.

Unita della messa

56. Le due parti che costituiscono in certo modo la messa, cio¢ la liturgia della parola e la liturgia
eucaristica, sono congiunte tra di loro cosi strettamente da formare un solo atto di culto. Percio il sacro
Concilio esorta caldamente i pastori d'anime ad istruire con cura i fedeli nella catechesi, perché
partecipino a tutta la messa, specialmente la domenica e le feste di precetto.

La concelebrazione

57. 1. La concelebrazione, che manifesta in modo appropriato 1'unita del sacerdozio, € rimasta in uso fino
ad oggi nella Chiesa, tanto in Oriente che in Occidente. Percid al Concilio ¢ sembrato opportuno
estenderne la facolta ai casi seguenti:

1- a) al giovedi santo, sia nella messa crismale che nella messa vespertina; b) alle messe celebrate nei
concili, nelle riunioni di vescovi e nei sinodi; ¢) alla messa di benedizione di un abate.

2- Inoltre, con il permesso dell'ordinario, a cui spetta giudicare sulla opportunita della concelebrazione:

a) alla messa conventuale e alla messa principale nelle diverse chiese, quando l'utilita dei fedeli non
richieda che tutti 1 sacerdoti presenti celebrino singolarmente; b) alle messe nelle riunioni di qualsiasi
genere di sacerdoti tanto secolari che religiosi.

Spetta al vescovo regolare la disciplina della concelebrazione nella propria diocesi;

Resti sempre pero ad ogni sacerdote la facolta di celebrare la messa individualmente, purché non celebri
nel medesimo tempo e nella medesima chiesa in cui si fa la concelebrazione, e neppure il giovedi santo.
58. Venga redatto un nuovo rito della concelebrazione da inserirsi nel pontificale e nel messale romano.

Le direttive conciliari relative all’Eucaristia, diffuse in diversi documenti, ma soprattutto nella
Costituzione liturgica Sacrosanctum Concilium, nn. 47-58, furono raccolte e sintetizzate nell’Istruzione
Eucharisticum Mysterium (25 maggio 1967). A seguito del lavoro dell’organismo incaricato di portare
avanti le riforme richieste dai padri conciliari, cio€ il Consilium ad exsequendam Constitutionem de sacra
liturgia (1964-1969) ¢ la Sacra Congregazione per il Culto Divino (1969—-1975), furono pubblicati i
nuovi libri liturgici. Per la celebrazione eucaristica il riferimento normativo divenne il Missale Romanum
(edizioni tipiche del 1970, 1975 e 2002 [2008]), insieme al Rituale Romanum per la comunione ¢ il culto
eucaristico fuori della Messa (1973).

La riforma della Messa introdusse alcune decisioni di particolare rilievo: I’altare fu collocato come centro
visibile dell’assemblea e separato dal muro per permettere la celebrazione verso il popolo; venne
concessa la lingua vernacola nella celebrazione; fu riorganizzata la Liturgia della Parola; furono
introdotte nuove Preghiere Eucaristiche accanto al Canone Romano; infine, furono ristabilite la
concelebrazione eucaristica e la comunione sotto le due specie.

-13-



Chi celebra? La partecipazione alla liturgia celeste dell’assemblea celebrante
(CCC 1136-1144)

I. Chi celebra?
1136 La liturgia & «azione» di «Cristo tutto intero» (“totius Christi”’). Coloro che qui la celebrano, al di
la dei segni, sono gia nella liturgia celeste, dove la celebrazione ¢ totalmente comunione e festa.

I celebranti della liturgia celeste

1137 L'Apocalisse di san Giovanni, letta nella liturgia della Chiesa, ci rivela prima di tutto un trono nel
cielo, e sul trono Uno seduto:64 “il Signore” (Is 6,1). Poi I'Agnello, “ritto [...] come immolato” (Ap
5,6): il Cristo crocifisso e risorto, I'unico Sommo Sacerdote del vero santuario, lo stesso “che offre
e che viene offerto, che dona ed ¢ donato”.68 Infine, il “flume di acqua viva” che scaturisce “dal
trono di Dio e dell'Agnello” (Ap 22,1), uno dei simboli piu belli dello Spirito Santo.

1138 “Ricapitolati” in Cristo, partecipano al servizio della lode di Dio e al compimento del suo disegno:
le Potenze celesti, tutta la creazione (i quattro esseri viventi), i servitori dell'Antica e della Nuova
Alleanza (i ventiquattro vegliardi), il nuovo popolo di Dio (i centoquarantaquattromila), in
particolare i martiri “immolati a causa della Parola di Dio” (Ap 6,9), e la santissima Madre di Dio
(Donna; Sposa dell' Agnello), infine, “una moltitudine immensa, che nessuno” puo contare, “di ogni
nazione, razza, popolo e lingua” (Ap 7,9).

1139 E a questa liturgia eterna che lo Spirito e la Chiesa ci fanno partecipare, quando celebriamo nei
sacramenti il mistero della salvezza.

I celebranti della liturgia sacramentale

1140 E tutta la comunita, il corpo di Cristo unito al suo Capo, che celebra. “Le azioni liturgiche non sono
azioni private, ma celebrazioni della Chiesa, che ¢ "sacramento di unita", cio¢ popolo santo radunato
e ordinato sotto la guida dei Vescovi. Percio [tali azioni] appartengono all'intero corpo della Chiesa,
lo manifestano e lo implicano; i singoli membri poi vi sono interessati in diverso modo, secondo la
diversita degli stati, degli uffici e dell'attuale partecipazione”. Per questo “ogni volta che i riti
comportano, secondo la particolare natura di ciascuno, una celebrazione comunitaria con la presenza
e la partecipazione attiva dei fedeli, si inculchi che questa ¢ da preferirsi, per quanto ¢ possibile, alla
celebrazione individuale e quasi privata degli stessi”.

1141 L'assemblea che celebra ¢ la comunita dei battezzati i quali, “per la rigenerazione e 1'unzione dello
Spirito Santo, vengono consacrati a formare una dimora spirituale e un sacerdozio santo, € poter cosi
offrire in sacrificio spirituale tutte le attivita umane del cristiano”. Il “sacerdozio comune” ¢ quello
di Cristo, unico Sacerdote, partecipato da tutte le sue membra: “La Madre Chiesa desidera
ardentemente che tutti i fedeli vengano guidati a quella piena, consapevole e attiva partecipazione
delle celebrazioni liturgiche, che ¢ richiesta dalla natura stessa della liturgia e alla quale il popolo
cristiano, "stirpe eletta, sacerdozio regale, nazione santa, popolo che Dio si € acquistato” (1 Pt 2,9),
ha diritto e dovere in forza del Battesimo™.

1142 Ma “le membra non hanno tutte la stessa funzione” (Rm 12,4). Alcuni sono chiamati da Dio, nella
Chiesa e dalla Chiesa, ad un servizio speciale della comunita. Questi servitori sono scelti e consacrati
mediante il sacramento dell'Ordine, con il quale lo Spirito Santo li rende idonei ad operare nella
persona di Cristo-Capo per il servizio di tutte le membra della Chiesa.80 Il ministro ordinato ¢ come
“l'icona” di Cristo Sacerdote. Poich¢ il sacramento della Chiesa si manifesta pienamente
nell'Eucaristia, ¢ soprattutto nel presiedere 1'Eucaristia che si manifesta il ministero del Vescovo e,
in comunione con lui, quello dei presbiteri e dei diaconi.

1143 Al fine di servire le funzioni del sacerdozio comune dei fedeli, vi sono inoltre altri ministeri
particolari, non consacrati dal sacramento dell'Ordine, la cui funzione ¢ determinata dai Vescovi
secondo le tradizioni liturgiche e le necessita pastorali. “Anche i ministranti, i lettori, i commentatori,
e tutti i membri del coro svolgono un vero ministero liturgico”.¢

1144 In questo modo, nella celebrazione dei sacramenti, tutta 'assemblea ¢ “il liturgo”, ciascuno secondo
la propria funzione, ma nell“‘unita dello Spirito” che agisce in tutti. “Nelle celebrazioni liturgiche
ciascuno, ministro o fedele, svolgendo il proprio ufficio, compia solo e tutto cio che, secondo la
natura del rito e le norme liturgiche, ¢ di sua competenza”.

-14-



Benedetto XVI Verbum Domini (30 settembre 2010) nn. 52-71

Liturgia, luogo privilegiato della Parola di Dio
La Parola di Dio nella sacra liturgia

52. Considerando la Chiesa come «casa della Parola», si deve innanzitutto porre attenzione alla sacra
liturgia. E questo infatti ’ambito privilegiato in cui Dio parla a noi nel presente della nostra vita, parla
oggi al suo popolo, che ascolta e risponde. Ogni azione liturgica € per natura sua intrisa di sacra Scrittura.
Come afferma la Costituzione Sacrosanctum Concilium, «nella celebrazione liturgica la sacra Scrittura
ha una importanza estrema. Da essa infatti si attingono le letture che vengono poi spiegate nell’omelia e
i salmi che si cantano; del suo afflato e del suo spirito sono permeate le preghiere, le orazioni e i carmi
liturgici; da essa infine prendono significato le azioni e i simboli liturgici». Piu ancora, si deve dire che
Cristo stesso «¢ presente nella sua parola, giacché ¢ Lui che parla quando nella Chiesa si legge la sacra
Scritturay.

In effetti, «la celebrazione liturgica diventa una continua, piena ed efficace proclamazione della
parola di Dio. Pertanto la parola di Dio, costantemente annunziata nella liturgia, ¢ sempre viva ed efficace
per la potenza dello Spirito Santo, ¢ manifesta quell’amore operante del Padre che giammai cessa di
operare verso tutti gli uomini». La Chiesa, infatti, ha sempre mostrato la consapevolezza che nell’azione
liturgica la Parola di Dio si accompagna all’intima azione dello Spirito Santo che la rende operante nel
cuore dei fedeli. In realta ¢ grazie al Paraclito che «la parola di Dio diventa fondamento dell’azione
liturgica, norma e sostegno di tutta la vita. [.’azione dello stesso Spirito Santo ... a ciascuno suggerisce
nel cuore tutto cio che nella proclamazione della parola di Dio viene detto per I’intera assemblea dei
fedeli, e mentre rinsalda I’unita di tutti, favorisce anche la diversita dei carismi e ne valorizza la
molteplice azioney.

Pertanto, occorre comprendere e vivere il valore essenziale dell’azione liturgica per la
comprensione della Parola di Dio. In un certo senso, /’ermeneutica della fede riguardo alla sacra
Scrittura deve sempre avere come punto di riferimento la liturgia, dove la Parola di Dio ¢ celebrata come
parola attuale e vivente: «La Chiesa segue fedelmente nella liturgia quel modo di leggere e di interpretare
le sacre Scritture, a cui ricorse Cristo stesso, che a partire dall’‘oggi’ del suo evento esorta a scrutare tutte
le Scritture».

[...] Esorto quindi i Pastori della Chiesa e gli operatori pastorali a fare in modo che tutti i fedeli
siano educati a gustare il senso profondo della Parola di Dio che si dispiega nella liturgia durante I’anno,
mostrando i misteri fondamentali della nostra fede. Da cio dipende anche il giusto approccio alla sacra
Scrittura.

Parola di Dio ed Eucaristia

54. Quanto viene affermato in genere riguardo alla relazione tra Parola ¢ Sacramenti si approfondisce
quando ci riferiamo alla celebrazione eucaristica. Del resto, I’intima unita fra Parola ed Eucaristia ¢
radicata nella testimonianza scritturistica (cfr Gv 6; Lc 24), attestata dai Padri della Chiesa e riaffermata
dal Concilio Vaticano II. A questo proposito pensiamo al grande discorso di Gesu sul pane di vita nella
sinagoga di Cafarnao (cfr Gv 6,22-69), che ha in sottofondo il confronto tra Mosé e Gesu, tra colui che
parlo faccia a faccia con Dio (cfr Es 33,11) e colui che ha rivelato Dio (cfr Gv 1,18). 1l discorso sul pane,
infatti, richiama il dono di Dio, che Mosé¢ ottenne per il suo popolo con la manna nel deserto e che in
realta ¢ la Torah, la Parola di Dio che fa vivere (cfr Sa/ 119; Pr 9,5). Gesu porta a compimento in se
stesso la figura antica: «Il pane di Dio ¢ colui che discende dal cielo e da la vita al mondo ... lo sono il
pane della vita» (Gv 6,33-35). Qui «la Legge ¢ diventata persona. Nell’incontro con Gesu ci nutriamo,
per cosi dire, dello stesso Dio vivente, mangiamo davvero “il pane dal cielo”».[192] Nel discorso di
Cafarnao si approfondisce il Prologo di Giovanni: se 1a il Logos di Dio diventa carne, qui questa carne
diventa «pane» donato per la vita del mondo (cfr Gv 6,51), alludendo cosi al dono che Gesu fara di se
stesso nel mistero della croce, confermato dall’affermazione sul suo sangue dato da «bere» (cfr Gv 6,53).
In tal modo nel mistero dell’ Eucaristia si mostra quale sia la vera manna, il vero pane del cielo: ¢ il Logos
di Dio fattosi carne, che ha donato se stesso per noi nel Mistero Pasquale.

Il racconto di Luca sui discepoli di Emmaus ci permette un’ulteriore riflessione sul legame tra
I’ascolto della Parola e lo spezzare il pane (cfr Lc 24,13-35). Gesu si fece loro incontro nel giorno dopo
il sabato, ascolto le espressioni della loro speranza delusa e, diventando compagno di cammino, «spiego
loro in tutte le Scritture cio che si riferiva a lui» (24,27). I due discepoli iniziano a guardare in un modo

-15-



nuovo le Scritture insieme a questo viandante che si manifesta cosi inaspettatamente familiare alla loro
vita. Cio che ¢ accaduto in quei giorni non appare piu come fallimento, ma come compimento € nuovo
inizio. Tuttavia, anche queste parole non sembrano ancora sufficienti ai due discepoli. Il Vangelo di Luca
ci dice che «si aprirono loro gli occhi e lo riconobbero» (24,31) solo quando Gesu prese il pane, recito la
benedizione, lo spezzo ¢ lo diede loro, mentre prima «i loro occhi erano impediti a riconoscerlo» (24,16).
La presenza di Gesu, dapprima con le parole, poi con il gesto di spezzare il pane, ha reso possibile ai
discepoli il riconoscerLo, ed essi possono risentire in modo nuovo quanto avevano gia vissuto
precedentemente con Lui: «Non ardeva forse in noi il nostro cuore mentre egli conversava con noi lungo
la via, quando ci spiegava le Scritture?» (24,32).

55. Da questi racconti emerge come la Scrittura stessa orienti a cogliere il suo nesso indissolubile
con I’Eucaristia. «Si deve quindi sempre tener presente che la parola di Dio, dalla Chiesa letta ¢
annunziata nella liturgia, porta in qualche modo, come al suo stesso fine, al sacrificio dell’alleanza e al
convito della grazia, cio¢ all’Eucaristia». Parola ed Eucaristia si appartengono cosi intimamente da non
poter essere comprese 1’una senza I’altra: 1a Parola di Dio si fa carne sacramentale nell’evento eucaristico.
L’Eucaristia ci apre all’intelligenza della sacra Scrittura, cosi come la sacra Scrittura a sua volta illumina
e spiega il Mistero eucaristico.

In effetti, senza il riconoscimento della presenza reale del Signore nell’Eucaristia, I’intelligenza
della Scrittura rimane incompiuta. Per questo «alla parola di Dio e al mistero eucaristico la Chiesa ha
tributato e sempre e dappertutto ha voluto e stabilito che si tributasse la stessa venerazione, anche se non
lo stesso culto. Mossa dall’esempio del suo fondatore, essa non ha mai cessato di celebrare il mistero
pasquale, riunendosi insieme per leggere ‘in tutte le Scritture cid che a lui si riferiva’ (Lc 24,27), e
attualizzare, con il memoriale del Signore ¢ i sacramenti, I’opera della salvezzay.

La sacramentalita della Parola

56. Con il richiamo al carattere performativo della Parola di Dio nell’azione sacramentale e
I’approfondimento della relazione tra Parola ed Eucaristia, siamo portati ad inoltrarci in un tema
significativo, emerso durante I’ Assemblea del Sinodo, riguardante la sacramentalita della Parola. E utile
a questo proposito ricordare che il Papa Giovanni Paolo II aveva fatto riferimento «all’orizzonte
sacramentale della Rivelazione e, in particolare, al segno eucaristico dove I’unita inscindibile tra la realta
e il suo significato permette di cogliere la profondita del mistero». Da qui comprendiamo che all’origine
della sacramentalita della Parola di Dio sta propriamente il mistero dell’incarnazione: «il Verbo si fece
carne» (Gv 1,14), la realta del mistero rivelato si offre a noi nella «carne» del Figlio. La Parola di Dio si
rende percepibile alla fede attraverso il «segno» di parole e di gesti umani. La fede, dunque, riconosce il
Verbo di Dio accogliendo i gesti e le parole con i quali Egli stesso si presenta a noi. L’orizzonte
sacramentale della Rivelazione indica, pertanto, la modalita storico-salvifica con la quale il Verbo di Dio
entra nel tempo ¢ nello spazio, diventando interlocutore dell’'uomo, chiamato ad accogliere nella fede il
suo dono.

La sacramentalita della Parola si lascia cosi comprendere in analogia alla presenza reale di Cristo
sotto le specie del pane e del vino consacrati. Accostandoci all’altare e prendendo parte al banchetto
eucaristico noi comunichiamo realmente al corpo e al sangue di Cristo. La proclamazione della Parola di
Dio nella celebrazione comporta il riconoscere che sia Cristo stesso ad essere presente e a rivolgersi a
noi per essere accolto. Sull’atteggiamento da avere sia nei confronti dell’Eucaristia, che della Parola di
Dio, san Girolamo afferma: «Noi leggiamo le sante Scritture. Io penso che il Vangelo ¢ il Corpo di Cristo;
io penso che le sante Scritture sono il suo insegnamento. E quando egli dice: Chi non mangera la mia
carne e berra il mio sangue (Gv 6,53), benché queste parole si possano intendere anche del Mistero
[eucaristico], tuttavia il corpo di Cristo e¢ il suo sangue ¢ veramente la parola della Scrittura, ¢
I’insegnamento di Dio. Quando ci rechiamo al Mistero [eucaristico], se ne cade una briciola, ci sentiamo
perduti. E quando stiamo ascoltando la Parola di Dio, e ci viene versata nelle orecchie la Parola di Dio e
la carne di Cristo e il suo sangue, e noi pensiamo ad altro, in quale grande pericolo non incappiamo?».
Cristo, realmente presente nelle specie del pane e del vino, & presente, in modo analogo, anche nella
Parola proclamata nella liturgia. Approfondire il senso della sacramentalita della Parola di Dio, dunque,
puo favorire una comprensione maggiormente unitaria del mistero della Rivelazione in «eventi e parole
intimamente connessi»,[200] giovando alla vita spirituale dei fedeli ¢ all’azione pastorale della Chiesa.

-16-



L’importanza dell’omelia

59. «Diversi sono i compiti ¢ gli uffici che spettano a ciascuno riguardo alla Parola di Dio: ai fedeli spetta
I’ascoltarla e il meditarla; I’esporla invece spetta soltanto a coloro che, in forza della sacra ordinazione,
hanno il compito magisteriale, o a coloro ai quali viene affidato 1’esercizio di questo ministero», vale a
dire Vescovi, presbiteri ¢ diaconi. Da qui si comprende 1’attenzione che nel Sinodo ¢ stata data al tema
dell’omelia. Gia nell’ Esortazione apostolica postsinodale Sacramentum caritatis, avevo ricordato che «in
relazione all’importanza della Parola di Dio si pone la necessita di migliorare la qualita dell’omelia. Essa
infatti “¢ parte dell’azione liturgica”; ha il compito di favorire una piu piena comprensione ed efficacia
della Parola di Dio nella vita dei fedeli». L’omelia costituisce un’attualizzazione del messaggio
scritturistico, in modo tale che i fedeli siano indotti a scoprire la presenza e ’efficacia della Parola di Dio
nell’oggi della propria vita. Essa deve condurre alla comprensione del mistero che si celebra, invitare alla
missione, disponendo I’assemblea alla professione di fede, alla preghiera universale e alla liturgia
eucaristica. Di conseguenza, coloro che per ministero specifico sono deputati alla predicazione abbiano
veramente a cuore questo compito. Si devono evitare omelie generiche ed astratte, che occultino la
semplicita della Parola di Dio, come pure inutili divagazioni che rischiano di attirare 1’attenzione sul
predicatore piuttosto che al cuore del messaggio evangelico. Deve risultare chiaro ai fedeli che cio che
sta a cuore al predicatore ¢ mostrare Cristo, che deve essere al centro di ogni omelia. Per questo occorre
che i predicatori abbiano confidenza e contatto assiduo con il testo sacro; si preparino per 1’omelia nella
meditazione ¢ nella preghiera, affinché predichino con convinzione e passione. L’ Assemblea sinodale ha
esortato che si tengano presenti le seguenti domande: «Che cosa dicono le letture proclamate? Che cosa
dicono a me personalmente? Che cosa devo dire alla comunita, tenendo conto della sua situazione
concreta?». Il predicatore deve lasciarsi «interpellare per primo dalla Parola di Dio che annunciay,
perché, come dice sant’ Agostino: «E indubbiamente senza frutto chi predica all’esterno la parola di Dio
e non ascolta nel suo intimoy». Si curi con particolare attenzione I’omelia domenicale e nelle solennita;
ma non si trascuri anche durante la settimana nelle Messe cum populo, quando possibile, di offrire brevi
riflessioni, appropriate alla situazione, per aiutare i fedeli ad accogliere ¢ rendere feconda la Parola
ascoltata.

Suggerimenti e proposte concrete per I’animazione liturgica

La Parola e il silenzio

66. Non pochi interventi dei Padri sinodali hanno insistito sul valore del silenzio in relazione alla Parola
di Dio e alla sua ricezione nella vita dei fedeli. Infatti, la parola puo essere pronunciata e udita solamente
nel silenzio, esteriore ed interiore. Il nostro tempo non favorisce il raccoglimento e a volte si ha
I’impressione che ci sia quasi timore a staccarsi, anche per un momento, dagli strumenti di comunicazione
di massa. Per questo € necessario oggi educare il Popolo di Dio al valore del silenzio. Riscoprire la
centralita della Parola di Dio nella vita della Chiesa vuol dire anche riscoprire il senso del raccoglimento
e della quiete interiore. La grande tradizione patristica ci insegna che i misteri di Cristo sono legati al
silenzio e solo in esso la Parola puo trovare dimora in noi, come ¢ accaduto in Maria, inseparabilmente
donna della Parola e del silenzio. Le nostre liturgie devono facilitare questo ascolto autentico: Verbo
crescente, verba deficiunt.

Questo valore risplenda in particolare nella liturgia della Parola, che «deve essere celebrata in modo da
favorire la meditazioney. Il silenzio, quando previsto, ¢ da considerarsi «come parte della celebrazione».
Pertanto, esorto i Pastori a incoraggiare i momenti di raccoglimento, per mezzo dei quali, con 1’aiuto
dello Spirito Santo, la Parola di Dio viene accolta nel cuore.

Proclamazione solenne della Parola di Dio

67. Un altro suggerimento emerso dal Sinodo ¢ stato di solennizzare, soprattutto in ricorrenze liturgiche
rilevanti, la proclamazione della Parola, specialmente il Vangelo, utilizzando I’Evangeliario, recato
processionalmente durante 1 riti iniziali ¢ poi portato all’ambone dal diacono o da un sacerdote per la
proclamazione. In tal modo si aiuta il Popolo di Dio a riconoscere che «la lettura del Vangelo costituisce
il culmine della stessa liturgia della Parola». Seguendo le indicazioni contenute nell’ Ordinamento delle
letture della Messa, & bene valorizzare la proclamazione della Parola di Dio con il canto, in particolare il
Vangelo, specie in determinate solennita. II saluto, I’annunzio iniziale: «Dal Vangelo...» e quello finale
«Parola del Signore» sarebbe bene proferirli in canto per sottolineare I’importanza di cio che viene letto.

La Parola di Dio nel tempio cristiano

-17-



68. Per favorire 1’ascolto della Parola di Dio non si devono trascurare quei mezzi che possono aiutare i
fedeli ad una maggiore attenzione. In questo senso € necessario che negli edifici sacri non si trascuri mai
I’acustica, nel rispetto delle norme liturgiche e architettoniche. «I vescovi, debitamente aiutati, abbiano
cura nella costruzione delle chiese che queste siano luoghi adeguati alla proclamazione della Parola, alla
meditazione ¢ alla celebrazione eucaristica. Gli spazi sacri anche al di fuori dell’azione liturgica siano
eloquenti, presentando il mistero cristiano in relazione alla Parola di Dio». Un’attenzione speciale va data
all’ambone, come luogo liturgico da cui viene proclamata la Parola di Dio. Esso deve essere collocato in
un posto ben visibile, cui spontaneamente si rivolga I’attenzione dei fedeli durante la liturgia della Parola.
E bene che esso sia fisso, costituito come elemento scultoreo in armonia estetica con 1’altare, cosi da
rappresentare anche visivamente il senso teologico della duplice mensa della Parola e dell’Eucaristia.
Dall’ambone si proclamano le letture, il salmo responsoriale ¢ il Preconio pasquale; ivi inoltre si possono
tenere 1’omelia e proferire la preghiera dei fedeli.

I Padri sinodali, inoltre, suggeriscono che nelle chiese vi sia un posto di riguardo in cui collocare la sacra
Scrittura anche al di fiori della celebrazione. E bene, infatti, che il libro che contiene la Parola di Dio
abbia un posto visibile ¢ di onore all’interno del tempio cristiano, tuttavia senza togliere la centralita che
spetta al tabernacolo contenente il Santissimo Sacramento.

Esclusivita dei testi biblici nella liturgia

69. 11 Sinodo ha inoltre vivamente ribadito quanto, peraltro, gia stabilito dalla norma liturgica della
Chiesa, che le letture tratte dalla sacra Scrittura non siano mai sostituite con altri testi, per quanto
significativi dal punto di vista pastorale o spirituale: «nessun testo di spiritualita o di letteratura puo
raggiungere il valore e la ricchezza contenuta nella sacra Scrittura che ¢ Parola di Dioy. Si tratta di una
disposizione antica della Chiesa che va mantenuta. Di fronte ad alcuni abusi, gia il Papa Giovanni Paolo
1I aveva richiamato I’importanza di non sostituire mai la sacra Scrittura con altre letture. Ricordiamo che
anche il Salmo responsoriale & Parola di Dio, con la quale rispondiamo alla voce del Signore e per questo
non deve essere sostituito da altri testi; mentre ¢ assai opportuno poterlo eseguire in forma cantata.

-18-



I frutti della comunione (CCC 1391-1401.1405)

1391 La Comunione accresce la nostra unione a Cristo. Ricevere I'Eucaristia nella Comunione reca come
frutto principale I'unione intima con Cristo Gesu. Il Signore infatti dice: “Chi mangia la mia carne e beve
il mio sangue dimora in me ¢ io in lui” (Gv 6,56). La vita in Cristo ha il suo fondamento nel banchetto
eucaristico: “Come il Padre, che ha la vita, ha mandato me ¢ io vivo per il Padre, cosi anche colui che
mangia di me vivra per me” (Gv 6,57): “Quando, nelle feste [del Signore], i fedeli ricevono il Corpo del
Figlio, essi annunziano gli uni agli altri la Buona Notizia che ¢ stata donata la caparra della vita, come
quando l'angelo disse a Maria [di Magdala]: "Cristo ¢ risorto!". Ecco infatti che gia ora la vita ¢ la
risurrezione sono elargite a colui che riceve Cristo”.

1392 Cio che l'alimento materiale produce nella nostra vita fisica, la Comunione lo realizza in modo
mirabile nella nostra vita spirituale. La Comunione alla Carne del Cristo risorto, “vivificata dallo Spirito
Santo e vivificante”, conserva, accresce ¢ rinnova la vita di grazia ricevuta nel Battesimo. La crescita
della vita cristiana richiede di essere alimentata dalla Comunione eucaristica, pane del nostro
pellegrinaggio, fino al momento della morte, quando ci sara data come viatico.

1393 La Comunione ci separa dal peccato. 11 Corpo di Cristo che riceviamo nella Comunione ¢ “dato
per noi”, e il Sangue che beviamo ¢ “sparso per molti in remissione dei peccati”. Percio I'Eucaristia non
puo unirci a Cristo senza purificarci, nello stesso tempo, dai peccati commessi ¢ preservarci da quelli
futuri: “Ogni volta che lo riceviamo, annunziamo la morte del Signore. Se annunziamo la morte,
annunziamo la remissione dei peccati. Se, ogni volta che il suo sangue viene sparso, viene sparso per la
remissione dei peccati, devo riceverlo sempre, perché sempre mi rimetta i peccati. lo che pecco sempre,
devo sempre disporre della medicina”.

1394 Come il cibo del corpo serve a restaurare le forze perdute, 'Eucaristia fortifica la carita che, nella
vita di ogni giorno, tende ad indebolirsi; la carita cosi vivificata cancella i peccati veniali. Donandosi a
noi, Cristo ravviva il nostro amore e ci rende capaci di troncare gli attaccamenti disordinati alle creature
e di radicarci in lui: “Cristo € morto per noi per amore. Percido quando facciamo memoria della sua morte,
durante il sacrificio, invochiamo la venuta dello Spirito Santo quale dono di amore. La nostra preghiera
chiede quello stesso amore per cui Cristo si ¢ degnato di essere crocifisso per noi. Anche noi, mediante
la grazia dello Spirito Santo, possiamo essere crocifissi al mondo e il mondo a noi. [...] Avendo ricevuto
il dono dell'amore, moriamo al peccato e viviamo per Dio”.

1395 Proprio per la carita che accende in noi, I'Eucaristia ci preserva in futuro dai peccati mortali. Quanto
piu partecipiamo alla vita di Cristo e progrediamo nella sua amicizia, tanto piu ci ¢ difficile separarci da
lui con il peccato mortale. L'Eucaristia non ¢ ordinata al perdono dei peccati mortali. Questo ¢ proprio
del sacramento della Riconciliazione. Il proprio dell'Eucaristia ¢ invece di essere il sacramento di coloro
che sono nella piena comunione della Chiesa.

1396 L'unita del corpo mistico: l'"Eucaristia fa la Chiesa. Coloro che ricevono I'Eucaristia sono uniti pit
strettamente a Cristo. Per cio stesso, Cristo li unisce a tutti i fedeli in un solo corpo: la Chiesa. La
Comunione rinnova, fortifica, approfondisce questa incorporazione alla Chiesa gia realizzata mediante il
Battesimo. Nel Battesimo siamo stati chiamati a formare un solo corpo. L'Eucaristia realizza questa
chiamata: “Il calice della benedizione che noi benediciamo, non ¢ forse comunione con il Sangue di
Cristo? E il pane che noi spezziamo, non ¢ forse comunione con il Corpo di Cristo? Poiché c'¢ un solo
pane, noi, pur essendo molti, siamo un corpo solo: tutti infatti partecipiamo dell'unico pane” (/ Cor 10,16-
17): “Se voi siete il corpo e le membra di Cristo, sulla mensa del Signore ¢ deposto il vostro mistero,
ricevete il vostro mistero. A cid che siete rispondete: Amen, e rispondendo lo sottoscrivete. Ti si dice
infatti: I1 Corpo di Cristo e tu rispondi: Amen. Sii membro del corpo di Cristo, perché sia veritiero il tuo
Amen”.

1397 L'Eucaristia impegna nei confronti dei poveri. Per ricevere nella verita il Corpo e il Sangue di Cristo

offerti per noi, dobbiamo riconoscere Cristo nei pit poveri, suoi fratelli:
“Tu hai bevuto il Sangue del Signore e non riconosci tuo fratello. [...] Tu disonori questa stessa mensa,

-19-



non giudicando degno che condivida il tuo cibo colui che ¢ stato ritenuto degno di partecipare a questa
mensa. [...] Dio ti ha liberato da tutti i tuoi peccati ¢ ti ha invitato a questo banchetto. E tu, nemmeno per
questo, sei divenuto piu misericordioso”.

1398 L'Eucaristia e l'unita dei cristiani. Davanti alla sublimita di questo sacramento, sant'Agostino
esclama: “O sacramentum pietatis! O signum unitatis! O vinculum caritatis! — O sacramento di pieta! O
segno di unita! O vincolo di carita!”. Quanto piu dolorosamente si fanno sentire le divisioni della Chiesa
che impediscono la comune partecipazione alla mensa del Signore, tanto piu pressanti sono le preghiere
al Signore perché ritornino i giorni della piena unita di tutti coloro che credono in lui.

1399 Le Chiese Orientali che non sono nella piena comunione con la Chiesa cattolica celebrano
I'Eucaristia con grande amore. “Quelle Chiese, quantunque separate, hanno veri sacramenti € soprattutto,
in forza della successione apostolica, il sacerdozio e 1'Eucaristia, per mezzo dei quali restano ancora unite
anoi da strettissimi vincoli”. Quindi “una certa comunicazione nelle cose sacre, presentandosi opportune
circostanze e con l'approvazione dell'autorita ecclesiastica, non solo ¢ possibile, ma anche consigliabile”.
1400 Le comunita ecclesiali sorte dalla Riforma, separate dalla Chiesa cattolica, “specialmente per la
mancanza del sacramento dell'Ordine, non hanno conservato la genuina ed integra sostanza del mistero
eucaristico”. Per questo motivo, non ¢ possibile, per la Chiesa cattolica, I'intercomunione eucaristica con
queste comunita. Tuttavia, queste comunita ecclesiali, “mentre nella santa Cena fanno memoria della
morte ¢ della risurrezione del Signore, professano che nella Comunione di Cristo ¢ significata la vita ¢
aspettano la sua venuta gloriosa”.

1401 In presenza di una grave necessita, a giudizio dell'Ordinario, i ministri cattolici possono
amministrare i sacramenti (Eucaristia, Penitenza, Unzione degli infermi) agli altri cristiani che non sono
in piena comunione con la Chiesa cattolica, purché 1i chiedano spontaneamente: ¢ necessario in questi
casi che essi manifestino la fede cattolica a riguardo di questi sacramenti e che si trovino nelle
disposizioni richieste.

[--]

1405 Di questa grande speranza, quella dei nuovi cieli e della terra nuova nei quali abitera la giustizia,
non abbiamo pegno piu sicuro, né segno piu esplicito dell'Eucaristia. Ogni volta infatti che viene
celebrato questo mistero, “si effettua 'opera della nostra redenzione” e noi spezziamo “I'unico pane, che
¢ farmaco d'immortalita, antidoto per non morire, ma per vivere in Gesu Cristo per sempre”.

-20-



