
 
 

PONTIFICIA UNIVERSITÀ DELLA SANTA CROCE – ISTITUTO DI LITURGIA 
ANNO ACCADEMICO 2025-2026 

 
TEOLOGIA LITURGICO-SACRAMENTARIA: 

SACRA EUCARISTIA (9L23) 
PROF. JUAN REGO 

 
 

LEZIONE IV 
L’INTERPRETAZIONE DEL CANONE ROMANO E I GRANDI TEMI DELLA TEOLOGIA 

EUCARISTICA (PARTE II: MODERNA E CONTEMPORANEA) 
 
 
Fonti  

 
a) Fonti descrittive: Decreto su ciò che bisogna osservare ed evitare nella celebrazione della 

Messa (Concilio di Trento, sess. XXII 17 settembre 1562) ; F. Mazot, Le tableau de la 
croix representé dans les ceremonies de la S.te messe, 1651 
(https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k1511180b/f54.double) 

 
b) Fonti normative : Sacrosanctum Concilium nn. 47-58 ; Testi liturgici: Missale 

Romanum ex Decreto Sacrosancti Concilii Tridentini restitutum, Pii V. Pont. Max. iussu 
editum 1570, https://archive.org/details/messale-tridentino-di-san-pio-v-
1570/page/n325/mode/2up (prefazio: p. 296; canone: p. 326) // Missale romanum ex 
decreto sacrosancti Consilii Tridentini restitutum s. Pii V. Pontificis Maximi jussu editum 
Clementis VIII., Urbani VIII. auctoritate recognitum 1882, 
https://archive.org/details/missaleromanumex1882cath/page/n247/mode/2up (canone p. 
248) // Missale Romanum ex Decreto Sacrosancti oecumenici Concilii Vaticani II 
instauratum, editio typica tertia, Typis Polyglottis Vaticanis 2002-2008 [ed. it.: Messale 
romano, terza edizione italiana 2020: https://liturgico.chiesacattolica.it/messale-
romanoterza-edizione-italiana/) 

 
c) Fonti interpretative: Duns Scoto (†1308), Scheda I (Lutero, Zwingli, Calvino), Scheda 

II (Concilio di Trento), Scheda III (teorie immolazioniste e oblazioniste; l’attualizzazione 
del mistero pasquale: Odo Casel), Scheda IV («transignificazione» e 
«transfinalizzazione»), Chi celebra? La partecipazione alla liturgia celeste dell’assemblea 
celebrante (CCC 1136-1144); Benedetto XVI Verbum Domini (30 settembre 2010), I frutti 
della Messa (CCC 1391-1401.1405) 
 

 
Testi per lo studio 
a) Testi forniti dal professore + spiegazioni durante le lezioni. 
b) García Ibáñez,  

- pp. 247-248; 260-261; 264; 270-276 (le «spiegazioni teologiche» della Messa come 
«sacrificio» nei secoli XIV-XV e la critica di Lutero);  

- pp. 266-270, 277; 280; 282-283 (la differenza fra le posizioni di Lutero e 
Calvino/Zwinglio per quanto riguarda la «presenza» di Cristo nell’Eucaristia); 

- pp. 319-321; 330-331, 336-337, 340 (la risposta di Trento e l’immaginario 
eucaristico tra il 1600 e il 1900: teorie immolazioniste e oblazioniste) 

- pp. 529-534 teorie contemporanee sul sacrificio («attualizzazione») e pp. 597-603  
sulla presenza («transignificazione» e «transfinalizzazione») 



-2- 
 

 
 

Concetti chiavi 
- Le «spiegazioni teologiche» della Messa come «sacrificio» nei secoli XIV-XV  
- La posizione di Lutero, Zwingli e Calvino sull’eucaritia 
- La risposta di Trento: i canoni e i decreti 
- L’immaginario eucaristico tra il 1600 e il 1900: teorie immolazioniste e oblazioniste 
- Teorie contemporanee sul sacrificio («attualizzazione») 
- Teorie contemporanee sulla presenza («transignificazione» e «transfinalizzazione») 
- Chi celebra? La partecipazione alla liturgia celeste dell’assemblea celebrante 
- La sacramentalità della Parola di Dio proclamata nella liturgia 
- Gli effetti dell’Eucaristia  



-3- 
 

Decreto su ciò che bisogna osservare ed evitare nella celebrazione della Messa 
(Concilio di Trento, sess. XXII 17 settembre 1562) 
 
Nella Sessione XXII (17 settembre 1562) il Concilio affrontò il problema degli abusi liturgici diffusi in alcune 
regioni, che provocavano scandalo tra i fedeli e offrivano ai riformatori un motivo ricorrente per respingere la 
Messa. Il decreto emanato in questa occasione consente di cogliere alcuni tratti significativi del modo concreto e 
“vissuto” di comprendere l’Eucaristia nel XV secolo 
 
«Per quanto riguarda l’avarizia, essi [i vescovi diocesani] proibiranno assolutamente ogni 
condizione o patto relativo a un onorario di qualsiasi genere e tutto ciò che venisse dato per la 
celebrazione delle prime Messe; inoltre vieteranno quelle richieste di elemosina che sembrano 
piuttosto esazioni insistenti e indecorose, e altre cose simili, che non sono molto lontane dal 
peccato di simonia o almeno da un guadagno disonesto. In secondo luogo, per evitare 
irriverenza, ognuno, nella sua diocesi, vieterà che qualsiasi prete vagabondo e sconosciuto possa 
celebrare la Messa. Inoltre, non permetteranno a nessuno pubblicamente e notoriamente 
colpevole di delitti di servire al santo Altare, o assistere alla santa Messa, né tollereranno che 
questo santo sacrificio venga celebrato da qualsiasi prete, secolare o regolare che sia, in case 
private, e, in genere, fuori dalla Chiesa e dagli oratori unicamente destinati al culto divino, che 
devono essere destinati a questo scopo dagli ordinari e da loro visitati [...]  
 
I vescovi bandiranno dalle chiese quelle musiche in cui, o con l’organo o col canto, si mescola 
qualche cosa di lascivo e di impuro, così come tutti i comportamenti mondani, le chiacchiere 
inutili e profane, il passeggio e i clamori, affinché la casa di Dio sembri e possa chiamarsi 
davvero casa di preghiera.  
 
Da ultimo, per non lasciare spazio ad alcuna superstizione, essi cureranno con un editto, 
minacciando le pene relative, che i sacerdoti non celebrino se non nelle ore stabilite e nella 
celebrazione delle Messe non introducano riti o cerimonie e preghiere diverse da quelle 
approvate dalla Chiesa e ammesse da un uso consueto e lodevole. Rimuoveranno dalle loro 
chiese l’uso di un determinato numero di Messe e di candele, inventato più da un culto 
superstizioso che dalla vera religione. Insegneranno al popolo quale sia e donde provenga 
principalmente il frutto celeste e così prezioso di questo santissimo sacrificio, ammonendolo 
anche di recarsi frequentemente nelle proprie parrocchie, almeno nelle domeniche e nelle feste 
più solenni...» (Decr. de observandis et vitandis in celebratione Missarum, COD 736-737) 
  



-4- 
 

Duns Scotto (†1308) 
 
La dottrina eucaristica di Duns Scoto si concentra nella spiegazione della dottrina della “presenza” e dedica poca 
attenzione al problema del “sacrificio”. Per Scoto è importante tutelare l’unicità e l’irripetibilità del sacrificio della 
croce. Scoto teme che un’identificazione troppo diretta tra la Messa e la croce porti a concepire la celebrazione 
eucaristica come una ripetizione o un’equivalenza della Passione di Cristo, in contrasto con l’affermazione biblica 
secondo cui Cristo si è offerto «una volta per tutte». Per questo egli distingue nettamente il sacrificio della croce 
dal sacrificio eucaristico. Il primo è l’atto redentore unico e definitivo, compiuto personalmente da Cristo; la Messa, 
invece, non può essere intesa come il medesimo atto sacrificale. In particolare, Scoto sostiene che Cristo non è il 
soggetto immediato dell’offerta nella Messa, perché, se lo fosse, una sola celebrazione equivarrebbe alla Passione. 
Il soggetto offerente è piuttosto la Chiesa, che agisce mediante il ministro ordinato. Da questo punto di vista, la 
Messa è sacrificio non principalmente perché rende presente l’atto oblativo di Cristo sulla croce, ma perché è 
un’oblazione della Chiesa, nella quale il Corpo e il Sangue di Cristo, resi presenti dalla consacrazione, vengono 
offerti a Dio. Cristo è realmente presente come vittima, ma non esercita nella Messa un nuovo atto personale di 
offerta; il suo sacrificio si è già compiuto definitivamente sul Golgota. Scoto ammette soltanto in senso derivato 
un’offerta di Cristo nella Messa, parlando di un’offerta virtuale: Cristo è all’origine dell’Eucaristia perché ne ha 
comandato la celebrazione ed è il contenuto dell’offerta, ma l’atto sacrificale resta formalmente un atto ecclesiale. 
Il rapporto tra Messa e croce viene dunque descritto in termini di rappresentazione e applicazione. La celebrazione 
eucaristica rappresenta l’offerta di Cristo sulla croce e supplica Dio perché ne applichi i frutti ai fedeli, ma non 
rende presente lo stesso atto sacrificale redentore. Di conseguenza, ogni Messa possiede un valore salvifico proprio 
e finito, distinto dall’infinito valore della Passione, e dipendente dal merito della Chiesa offerente e del sacerdote 
celebrante. 
 
 
<Cristo è offerto, ma non offre il sacrificio> 
Benché Cristo è offerto come contenuto del sacrificio, tuttavia non è Lui che offre direttamente 
nella Messa il sacrificio, secondo quanto è detto nella Lettera agli Ebrei, 9: “Non per offrire se 
stesso più volte”, e ancora: “Cristo si è offerto una volta per tutte”; altrimenti, qualora fosse Egli 
stesso colui che offre immediatamente e colui che è offerto, sembrerebbe che la celebrazione di 
una sola Messa equivarrebbe alla passione di Cristo. Ora, è certo che la Messa non equivale alla 
passione di Cristo, benché abbia un suo speciale valore, per quanto si ha in essa una speciale 
commemorazione dell’offerta che Cristo fece di sé sulla croce, secondo quanto è detto in Lc 
22,19 e nella 1Cor 11,24-25: “Fate questo in memoria di me”; poiché la Messa è fatta sia per 
rappresentare quell’offerta in croce sia per supplicare, affinché Dio accetti per essa il sacrificio 
della Chiesa» (Duns Scoto, Quaestiones quodlibetales, q. 20, n. 22: Olms 12, 529) 
 
 
  



-5- 
 

Scheda I: Lutero, Zwingli e Calvino 
 
 
Martin Lutero (1483-1546) 

Nel De captivitate babylonica Ecclesiae (1520), Martin Lutero denuncia una triplice “cattività” 
in cui il Papato avrebbe imprigionato l’Eucaristia. La prima consiste nel negare ai laici la comunione 
sotto le due specie, in contrasto con il comando di Cristo. La seconda è l’imposizione della dottrina della 
transustanziazione come dogma, considerata una costruzione filosofica estranea alla Scrittura. La terza, 
e più grave, è l’aver trasformato la Messa in un sacrificio, riducendola a un’opera umana anziché al dono 
gratuito di Cristo ai fedeli. 
 
1. La presenza di Cristo nell’Eucaristia 

Lutero non nega la presenza reale di Cristo nell’Eucaristia, ma ne propone una comprensione 
diversa da quella cattolica. Egli rifiuta la dottrina della transustanziazione, perché la considera una 
spiegazione filosofica arbitraria, non richiesta dalla Scrittura. Tuttavia, Lutero afferma con decisione che 
il vero Corpo e il vero Sangue di Cristo sono realmente presenti nel pane e nel vino. 

Questa presenza è spiegata attraverso la dottrina della consustanziazione (termine non usato da 
Lutero ma applicato dalla teologia successiva): il pane e il vino rimangono ciò che sono, ma Cristo è 
realmente presente “in, con e sotto” le specie eucaristiche. La presenza reale è fondata esclusivamente 
sulla parola efficace di Cristo (“Questo è il mio corpo”), non su una conversione ontologica della 
sostanza. 
 
2. Il sacrificio della Messa 

È su questo punto che si colloca la rottura decisiva di Lutero con la dottrina cattolica. Lutero 
nega radicalmente che la Messa sia un sacrificio. Egli interpreta la dottrina del sacrificio della Messa 
come una grave distorsione del Vangelo, perché a suo giudizio oscura l’unicità e la sufficienza del 
sacrificio della croce; trasforma l’Eucaristia in un’opera umana offerta a Dio; mette in discussione la 
giustificazione per sola fede. 

Per Lutero, il sacrificio di Cristo sulla croce è unico, perfetto e irripetibile, e non può essere né 
rinnovato né reso presente sacramentalmente come atto sacrificale. La Messa non è sacrificio, ma dono: 
è Dio che dona all’uomo il Corpo e il Sangue di Cristo per il perdono dei peccati. Di conseguenza, Lutero 
rifiuta il carattere propiziatorio della Messa; l’idea che la Chiesa o il sacerdote “offrano” Cristo a Dio; 
ogni nozione di applicazione sacramentale del sacrificio della croce. L’Eucaristia è per lui testamento, 
promessa, dono ricevuto nella fede, non sacrificio offerto. 
 
3. Conseguenze celebrative 
Le posizioni dottrinali di Lutero hanno conseguenze dirette sul piano rituale e celebrativo. 

a) Comunione sotto le due specie: Lutero ritiene necessaria la comunione sotto le due specie 
(pane e vino) per tutti i fedeli. Il rifiuto del calice ai laici è visto come un abuso ecclesiastico privo di 
fondamento scritturistico e come una violazione del comando di Cristo. 

b) Centralità della Parola: La celebrazione eucaristica viene riorganizzata attorno alla 
predicazione della Parola, che diventa l’elemento principale del culto. L’Eucaristia è inseparabile 
dall’annuncio, perché solo la fede suscitata dalla Parola rende efficace il sacramento. 

c) Riduzione del linguaggio sacrificale e rituale: nel desiderio di eliminare i gesti (segni di croce) 
e le espressioni che esprimono l’idea di sacrificio Lutero riduce progressivamente il Canone romano al 
Prefazio e al racconto istituzionale, per poi passare ai riti di comunione.  

d) Il ministerio ordinato non è un sacramento, ma una delega della comunità che abilita qualsiasi 
battezzato ad agire come ministro della Parola e del sacramento al servizio della comunità.   

In questo modo, la celebrazione assume un carattere più didattico e comunitario, con l’intento di 
evitare qualsiasi interpretazione sacrale o sacerdotale della Messa. 
  



-6- 
 

 
Huldrych Zwingli (1484-1531) e Jean Calvin (1509-1564) 

 
1. La presenza di Cristo nell’Eucaristia 

Zwinglio e Calvino rifiutano entrambi la presenza reale sostanziale di Cristo nell’Eucaristia, ma 
lo fanno con impostazioni diverse. 

Zwinglio propone una interpretazione marcatamente simbolica dell’Eucaristia. Per lui il pane e 
il vino non contengono il Corpo e il Sangue di Cristo che si trova risorto in cielo; Cristo è presente solo 
in quanto significato (l’è nella frase Questo è il mio corpo dovrebbe intendersi in senso traslato, come in 
1Cor 10,4: Quella roccia era Cristo); l’Eucaristia è essenzialmente un segno commemorativo della 
Passione. La presenza di Cristo è quindi una presenza puramente spirituale e soggettiva, legata alla fede 
del credente, non al sacramento in quanto tale. 

Calvino prende le distanze dal puro simbolismo zwingliano. Egli afferma una presenza reale ma 
spirituale di Cristo. Cristo non è presente corporalmente nel pane e nel vino, tuttavia, il fedele riceve 
realmente Cristo mediante l’azione dello Spirito Santo (presenza in virtute). La comunione eucaristica è 
una vera partecipazione al Cristo glorificato, che rimane in cielo. La presenza è dunque reale quanto 
all’effetto, spirituale quanto al modo, mai sacramentale nel senso cattolico. 
 
2. Il sacrificio della Messa 

Su questo punto, Calvino e Zwinglio convergono pienamente. Entrambi negano radicalmente che 
la Messa sia un sacrificio. Vedono nella dottrina cattolica del sacrificio della Messa una negazione pratica 
dell’unicità del sacrificio della croce. 

Per Zwinglio parlare di sacrificio eucaristico significa attribuire all’uomo un’azione salvifica. 
L’Eucaristia non è offerta a Dio, ma testimonianza della fede del credente. 

Per Calvino il sacrificio della croce è unico, perfetto e irripetibile. La Messa non può essere né 
rinnovamento né applicazione sacramentale di tale sacrificio. La Messa non può essere un’opera umana 
capace di meritare e di espiare i peccati dei vivi e dei defunti. Ogni concezione sacrificale della Messa 
compromette la dottrina della giustificazione per fede. La Messa non è un dono che gli uomini fanno a 
Dio, ma un dono che Dio fa agli uomini. 

Per entrambi, l’Eucaristia è dono ricevuto, non sacrificio offerto; proclamazione della morte del 
Signore (esempio dello specchio che riflette oggi l’evento passato della croce); memoriale (soggettivo) 
e atto di lode e ringraziamento, ma non sacrificio propiziatorio o espiatorio. 
  



-7- 
 

 

Scheda II: Il concilio di Trento: Sessioni XIII, XXI e XXII 
 

Il Concilio di Trento adotta un metodo dottrinale sobrio e funzionale, pensato non per costruire 
una teologia sistematica, ma per esercitare il magistero in un contesto di forte controversia. Questo 
metodo si articola in due livelli distinti e complementari. 

Anzitutto, Trento formula dei canoni, che hanno una funzione prevalentemente negativa e 
disciplinare: essi delimitano l’errore, individuando le posizioni incompatibili con la fede cattolica e 
proteggendo le definizioni da interpretazioni riduttive.  

Accanto ai canoni, il Concilio propone una dottrina, esposta nei Decreti, che ha il compito di 
chiarire e orientare l’intelligenza della fede. Questa dottrina non pretende di essere esaustiva né definitiva 
sul piano speculativo, ma intende mostrare la coerenza della posizione cattolica e rispondere alle 
obiezioni della Riforma, lasciando aperto lo spazio per ulteriori sviluppi teologici. 
 
Sessione XIII (11 ottobre 1551) – Decretum de SS. Eucharistia 
 
1. Presenza vera, reale e sostanziale di Cristo 
Il Concilio definisce che nell’Eucaristia è presente Cristo vero Dio e vero uomo, in modo reale e 
sostanziale: “«Nel divino sacramento della santa Eucaristia, dopo la consacrazione del pane e del vino, 
il nostro Signore Gesù Cristo, vero Dio e vero uomo, è contenuto veramente, realmente e sostanzialmente, 
sotto l’apparenza di quelle cose sensibili. Non vi è infatti contraddizione tra il fatto che lo stesso nostro 
Salvatore sieda sempre nei cieli alla destra del Padre, secondo il modo naturale di esistere, e il fatto che, 
tuttavia, presente sacramentalmente in molti luoghi, sia presso di noi nella sua sostanza, con quel modo 
di esistere, che, difficile da esprimere a parole, tuttavia possiamo comprendere con la nostra mente, 
illuminata dalla fede, come possibile a Dio, e che anzi dobbiamo credere fermissimamente» (DH 1636) 
 
2. Presenza permanente e non limitata all’uso 
La presenza di Cristo nell’Eucaristia permane finché sussistono le specie, e non è limitata al momento 
della comunione: «Se qualcuno dirà che, una volta terminata la consacrazione, nel mirabile sacramento 
dell’Eucaristia non vi sono il corpo e il sangue del Signore nostro Gesù Cristo, ma che vi sono solo 
durante l’uso, mentre lo si riceve, ma né prima né dopo; e che nelle Ostie o particole consacrate, che si 
conservano o avanzano dopo la comunione, non rimane il vero corpo del Signore: sia anatema»» (DH 
1637) 
 
3. Presenza totale sotto ciascuna specie 
Cristo è presente interamente sotto ciascuna delle specie e sotto ogni loro parte: «Cristo tutto intero è 
sotto la specie del pane e sotto ciascuna parte della specie del pane; e similmente tutto intero sotto la 
specie del vino» (DH 1641) 
 
4. Dottrina della transustanziazione 
Il Concilio recepisce e definisce come appropriato il termine transustanziazione: «Se qualcuno dirà che 
nel santissimo sacramento dell’Eucaristia, con il corpo e il sangue di nostro Signore Gesù Cristo, rimane 
la sostanza del pane e del vino, e negherà quella meravigliosa e singolare conversione di tutta la sostanza 
del pane nel corpo, e di tutta la sostanza del vino nel sangue, mentre rimangono solamente le specie del 
pane e del vino, conversione che la Chiesa Cattolica con termine appropriatissimo chiama 
transustanziazione: sia anatema» (DH 1652) 
 
5. Ragione dell’istituzione ed effetti salvifici 
Contro la tesi sostenuta da Lutero secondo la quale l’Eucaristia è stata istituita principalmente per la 
remissione dei peccati, il canone 5 afferma: «Se qualcuno dirà che il frutto principale della santissima 
Eucaristia è la remissione dei peccati, o che essa non produce altri effetti: sia anatema» (DH 1655). 
 
6. Altre questioni dottrinali e disciplinari 
Can 6: Culto e adorazione dell’Eucaristia (latria): «Non vi è dunque alcun dubbio che tutti i fedeli di 
Cristo devono tributare a questo santissimo sacramento il culto di latria» (DH 1643). «È cosa pia e 



-8- 
 

religiosa che questo santissimo sacramento venga conservato nei tabernacoli delle chiese» (DH 1646). 
Can. 8: Cristo è ricevuto nell’Eucaristia sacramentalmente e realmente, non solo spiritualmente; Can. 9: 
Ogni fedele con uso di ragione deve comunicarsi almeno una volta all’anno, a Pasqua; Can. 10: Il 
sacerdote celebrante può comunicarsi lecitamente; Can. 11: La sola fede non basta; chi è in peccato 
mortale deve confessarsi prima della comunione. 
 
Sessione XXI (16 luglio 1562) – De communione sub utraque specie et parvulorum 
 
1. Non tutti i singoli fedeli devono ricevere la comunione sotto le due specie 
«Se qualcuno dirà che tutti i singoli fedeli cristiani devono ricevere l’una e l’altra specie del Santissimo 
Sacramento dell’Eucaristia per divino precetto o perché sia necessario alla salvezza: sia anatema» (DH 
1731) 
 
2. Potestà della Chiesa di stabilire il rito più adeguato nella celebrazione dei sacramenti 
«Il Concilio dichiara, inoltre, che la Chiesa ha sempre avuto il potere di stabilire e modificare 
nell’amministrazione dei sacramenti, fatta salva la loro sostanza, quegli elementi che ritenesse più utili 
per chi li riceve o per la venerazione degli stessi sacramenti, a seconda delle diversità delle circostanze, 
dei tempi e dei luoghi» (DH 1728) 
 
3. La comunione eucaristica non è necessaria ai bambini che non abbiano ancora raggiunto l’età della 
ragione 
«Rigenerati, infatti, dal lavacro del battesimo e incorporati a Cristo, non possono a quell’età perdere la 
grazia di figli di Dio, che hanno acquistato» (DH 1730) 
 
Sessione XXII (17 settembre 1562) – Doctrina de sanctissimo Missae sacrificio 
 
1. La Messa come vero sacrificio 
La Messa è vero e proprio sacrificio, non semplice commemorazione: «Se qualcuno dirà che nella Messa 
non si offre a Dio un vero e proprio sacrificio, o che essere offerto non significa altro se non che Cristo 
ci viene dato a mangiare: sia anatema» (DH 1751); «Nel divino sacrificio che si compie nella Messa è 
contenuto e immolato in modo incruento lo stesso Cristo che si offrì una volta in modo cruento sull’altare 
della croce» (DH 1743) 
 
2. Non vi sono due sacrifici 
Non vi sono due sacrifici, ma uno solo, con diverso modo di offerta: «[…] Questo Dio e Signore nostro, 
dunque, anche se si sarebbe immolato a Dio Padre una sola volta morendo sull’altare della croce per 
compiere per loro [ivi] una redenzione eterna, poiché, tuttavia, il suo sacerdozio non doveva estinguersi 
con la morte, nell’ultima cena, “la notte in cui fu tradito” (1Cor 11,23), per lasciare alla Chiesa, sua amata 
sposa, un sacrificio visibile (come esige la natura umana), con cui venisse rappresentato quello cruento 
che avrebbe offerto una volta per tutte sulla croce [quo cruentum illud semel in cruce peragendum 
repraesentaretur], prolungandone la memoria fino alla fine del mondo, e applicando la sua efficacia 
salvifica alla remissione dei nostri peccati quotidiani: Egli dunque, proclamandosi sacerdote in eterno 
secondo l’ordine di Melchisedech, offrì a Dio Padre il suo corpo e il suo sangue sotto le specie del pane 
e del vino e sotto gli stessi simboli lo diede, perché lo prendessero, agli Apostoli (che in quel momento 
costituiva sacerdoti della nuova alleanza) e comandò a essi e ai loro successori nel sacerdozio che 
l’offrissero, con queste parole: “Fate questo in memoria di me” (Lc 22,19; 1Cor 11,24), ecc., come la 
Chiesa Cattolica ha sempre creduto e insegnato» (DH 1739-1740); «Una sola e identica è la vittima, e 
uno solo è colui che ora offre per il ministero dei sacerdoti, lo stesso che allora si offrì sulla croce» (DH 
1743); 
 
3. Valore propiziatorio della Messa 
La Messa ha valore propiziatorio per vivi e defunti: «Questo sacrificio è veramente propiziatorio… e 
giova a ottenere misericordia e grazia» (DH 1743–1744); «Se qualcuno dirà che il sacrificio della Messa 
è solo un sacrificio di lode e di ringraziamento, o una semplice commemorazione (nudam 
commemorationem) del sacrificio offerto sulla croce, e non un sacrificio propiziatorio; o che giova solo 



-9- 
 

a chi lo riceve; e che non deve essere offerto per i vivi e per i morti, per i peccati, le pene, le soddisfazioni 
e altre necessità: sia anatema» (DH 1753).  
 
4. Cristo offre questo sacrificio propiziatorio per il ministero dei sacerdoti 
«Poiché in questo divino sacrificio, che si compie nella Messa, è contenuto e immolato in modo incruento 
lo stesso Cristo, che si offerse una sola volta in modo cruento sull’altare della croce (cfr. Eb 9,14.27ss.), 
il santo Sinodo insegna che questo sacrificio è veramente propiziatorio, e che per mezzo di esso, se con 
cuore sincero e retta fede, con timore e rispetto, ci accostiamo a Dio contriti e pentiti, possiamo “ricevere 
misericordia e trovare grazia ed essere aiutati al momento propizio” (Eb 4,16). Placato, infatti, da 
quest’offerta, il Signore, concedendo la grazia e il dono della penitenza, perdona i peccati e le colpe, 
anche le più gravi. Si tratta, infatti, di una sola e identica vittima e lo stesso Gesù la offre ora per il 
ministero dei sacerdoti, Egli che un giorno offrì se stesso sulla croce: diverso è solo il modo di offrirsi 
(sola offerendi ratione diversa). I frutti di quella oblazione (cioè di quella cruenta) vengono ricevuti in 
abbondanza per mezzo di questa, incruenta, tanto è lontano il pericolo che con questa si possa in qualche 
modo sminuire quella» (DH 1743) 
 
5. Altre questioni dottrinali e disciplinari. 
Can. 5: È legittimo celebrare Messe in onore dei santi, offerte a Dio e ordinate a ottenere la loro 
intercessione. Can. 6: Il Canone Romano è dichiarato pienamente ortodosso ed esente da ogni errore in 
materia di sacrificio della Messa. Can. 7: le cerimonie, le vesti e i segni esterni della liturgia eucaristica 
sono legittimi e adeguati alla dignità del mistero celebrato. Can. 8: Sono lecite e vere le Messe in cui si 
comunica sacramentalmente solo il sacerdote, anche senza la comunione del popolo) 
 
Valutazione conclusiva (cfr. García Ibáñez, 320-321) 

1. Il Concilio di Trento ribadì e sancì la dottrina tradizionale della presenza reale, vera e 
sostanziale di Cristo nell’Eucaristia, in continuità con i Padri, la teologia medievale e il magistero 
precedente. Contro la negazione dei riformatori, il Concilio affermò con chiarezza la transustanziazione, 
ossia la conversione totale della sostanza del pane e del vino nel Corpo e nel Sangue di Cristo, restando 
del pane e del vino solo le specie. La definizione tridentina richiede l’ammissione delle nozioni di 
sostanza e specie, ma non ne offre una spiegazione filosofica o scientifica, lasciando ai teologi libertà di 
ricerca, purché siano rispettati i punti essenziali: la presenza reale e sostanziale di Cristo, la cessazione 
della sostanza del pane e del vino e l’azione conversiva della transustanziazione. 

Tuttavia perché le nuove interpretazioni della transustanziazione siano conciliabili con il dogma 
devono rispettare le affermazioni essenziali dei cann. 1-2 della sess. XIII del Concilio di Trento: a) La 
presenza vera, reale e sostanziale di Cristo nell’Eucaristia; b) La cessazione della sostanza del pane e del 
vino, il che comporta un cambiamento ontologico totale delle offerte, di cui rimangono soltanto le specie; 
c) L’azione conversiva o transustanziazione. 

 
2. Quanto alla dimensione sacrificale, Trento riaffermò la fede e la prassi tradizionali della Chiesa 

latina: la Messa è vero sacrificio, istituito da Cristo, nel quale vittima e sacerdote offerente sono lo stesso 
Cristo. Tale sacrificio possiede lo stesso valore propiziatorio della croce e può essere offerto per vivi e 
defunti. Il Concilio dichiarò inoltre l’ortodossia del Canone Romano ed esortò i fedeli a comunicarsi non 
solo spiritualmente, ma anche sacramentalmente, per ricevere frutti più abbondanti dal sacrificio 
eucaristico. Sul piano celebrativo, alcune questioni, come l’uso della lingua vernacola e la comunione 
sotto le due specie, rimasero temporaneamente sospese, condizionate dal contesto storico 

Molte altre questioni relative al sacrificio della Messa rimasero aperte alla ricerca teologica. Ad 
esempio, la questione dell’identità tra la Messa e il sacrificio redentore della croce fu delineata nei termini 
essenziali (identica vittima e identico sacerdote offerente), ma il discorso teologico non arrivò fino in 
fondo: in effetti, i Padri conciliari non riuscirono ad affermare che il sacrificio della Messa è l’unico e lo 
stesso sacrificio della croce (come poi farà il Catechismo Romano), anche a causa della diversità delle 
tesi sui rapporti Messa - sacrificio della croce sostenute dalle diverse scuole e dai singoli teologi 
partecipanti al Concilio, e della mancata riflessione sul sacrificio eucaristico a partire dalla prospettiva 
sacramentale. Inoltre, non si spiegò il contenuto del concetto repraesentatio, usato dal Concilio per 
mettere in rapporto la Messa e il sacrificio cruento della croce. Né si chiarì pienamente cosa comporti la 
sola offerendi ratione diversa («il modo diverso di offrirsi» di Cristo sulla croce e nella Messa), come 
debba intendersi l’immolazione incruenta, o in cosa consista propriamente il sacrificio della Messa.  



-10- 
 

 

Scheda III: Teorie immolazioniste e oblazioniste. Proposta di Odo Casel 
(1886-1948) 
 
 
Teorie immolazionistiche (García Ibáñez, 332-337) 

a) La Messa è sacrificio in quanto immolazione o distruzione delle sostanze del pane e del vino 
(Suárez) 

b) La Messa è sacrificio in quanto immolazione fisico-sacramentale del corpo e del sangue di Cristo 
durante la comunione del sacerdote (Bellarmino) 

c) La Messa è sacrificio in quanto immolazione virtuale del corpo di Cristo mediante la spada 
mistica delle parole consacratorie (Lessio) 

d) La Messa è sacrificio in quanto immolazione morale dell’umanità di Cristo in quanto viene 
svuotato della sua umanità (Franzelin) 

e) La Messa è sacrificio in quanto immolazione figurativa del sacrificio della Croce tramite la 
doppia consacrazione (Vázquez) 

 
 
Teorie oblazionistiche (García Ibáñez, 337-340) 

a) La Messa è sacrificio in quanto la doppia consacrazione rende presente l’oblazione del Cristo 
glorioso che rinnova la stessa oblazione interiore che fece sulla croce. Il Cristo glorioso offre le 
sue sofferenze passate, e i suoi meriti acquisiti (Lepin) 

b) La Messa è sacrificio in quanto momento rituale in cui avviene l’offerta (oblazione) 
dell’immolazione cruenta compiuta sulla croce che persevera passivamente nella vittima 
gloriosa, così come l’Ultima Cena fu l’oblazione rituale  dell’immolazione cruenta. Per La Taille 
esistono due sacrifici: uno compiuto da Cristo, il sacrificium Dominicum, quando nell’ultima 
cena Egli offrì la vittima che stava per essere immolata sulla croce; l’altro compiuto dalla Chiesa, 
il sacrificium ecclesiastium, quando nella Messa essa offre la vittima gloriosa, già immolata sulla 
croce. 

 
L’attualizzazione del mistero pasquale: Odo Casel (1886-1948) (García Ibáñez, 344-352) 

a) La Croce e la Messa sono numericamente un unico sacrificio: «Il sacramento e l’atto salvatore 
originale non sono due realtà diverse, ma una sola, e l’immagine è in modo tale ricolma della 
realtà dell’atto originale, che essa può riconoscersi a buon diritto presenza di essa. Così 
l’Eucaristia è, in modo sacramentale, il sacrificio di Cristo» (Casel, Glaube, Gnosis und 
Mysterium, 268) 

b) La Messa è sacrificio perché ciò che accade sul Golgota è stato chiamato “sacrificio”: «Poiché 
la passione era il sacrificio di Cristo, la ripresentazione sacramentale della passione è ugualmente 
il sacrificio di Cristo, poiché il mistero contiene in sé la realtà della cosa significata. La Messa 
dunque non è un sacrificio indipendente, un sacrificio nuovo, un sacrificio “naturale”, ma il 
mistero del sacrificio della croce e, pertanto, un sacrificio vero e proprio» (Casel, Das 
Mysteriengedächtnis der Meßliturgie im Lichte der Tradition, 198) 

c) Il sacramento rende presente non solo la persona di Cristo (il Christus passus), ma anche la sua 
azione salvifica (la ipsa passio): «Nella conoscenza della fede noi contempliamo nell’immagine 
sacramentale il prototipo stesso, cioè l’opera salvatrice di Cristo. Noi la contempliamo nella fede 
e nella gnosi, ovvero noi entriamo in contatto con Lui, noi ce ne appropriamo, noi siamo resi 
conformi a Lui per partecipazione e così siamo trasformati secondo l’immagine del crocifisso-
risorto» (Casel, Glaube, Gnosis und Mysterium, 268). 

d) Si rende presente l’essenza dell’azione, ma senza i particolari e le circostanze: «il mistero del 
culto, in quanto immagine... ha il potere di trar fuori dall’avvenimento storico l’essenziale 
dell’atto salvifico, che è precisamente il suo significato eterno di salvezza, di presentarlo e di 
trasporlo in simbolo» (Casel, Glaube, Gnosis und Mysterium, 262-263). 
 
 

  



-11- 
 

Scheda IV: Transignificazione e transfinalizzazione 
 

All’inizio del XX secolo, i progressi della fisica atomica e la nuova comprensione della struttura 
della materia provocarono una crisi in alcuni ambienti scolastici ancora legati all’ilemorfismo 
aristotelico. Diversi autori ritennero che la nozione classica di sostanza materiale, propria del sistema 
aristotelico-tomista, fosse ormai superata e dovesse essere sostituita dalle categorie della fisica teorica 
moderna, per liberare il dogma da schemi filosofici considerati obsoleti. 

Tra gli anni Trenta e Quaranta, nel contesto del dibattito sui limiti della metafisica aristotelica e 
sulla possibilità di interpretare la transustanziazione con categorie scientifiche contemporanee, alcuni 
teologi cercarono nuove vie per spiegare la conversione eucaristica e la presenza reale di Cristo. Essi 
criticavano la teologia eucaristica tradizionale come eccessivamente “cosmologica” e statica, incapace 
di esprimere adeguatamente la dimensione personale e salvifica della presenza di Cristo e il suo mistero 
pasquale. 

Pur dichiarando di non voler negare la dottrina della presenza reale e della conversione 
eucaristica, questi autori intendevano rileggerla da una prospettiva nuova, più attenta all’antropologia 
contemporanea e al significato religioso della celebrazione. Per questo si servirono soprattutto della 
fenomenologia, ispirandosi a Husserl e ai suoi sviluppi in pensatori come Scheler, Hartmann, Merleau-
Ponty e Heidegger, per mettere in luce l’aspetto personalista e salvifico dell’Eucaristia. 

Secondo queste teorie la transustanziazione è da interpretarsi fondamentalmente come una 
transignificazione e/o transfinalizzazione dei doni eucaristici; il pane ed il vino, dopo la consacrazione, 
non mutano nella loro realtà fisico-chimica (oggetto della conoscenza scientifica); ma per i credenti tutto 
è cambiato, perché la parola del Signore ha conferito loro un nuovo significato e un nuovo fine: essi, 
adesso, sono simboli dell’umanità di Cristo e della sua donazione sacrificale; non sono più cibi naturali, 
ma cibi spirituali e di vita eterna. 

Non c’è dubbio che con la consacrazione eucaristica avviene un cambiamento di significato e di 
finalità del pane e del vino. Ma alla base del nuovo significato e della nuova finalità non c’è soltanto il 
giudizio che la mente dell’uomo può dare di tali realtà, ma c’è innanzitutto un cambiamento ontologico 
dell’essere oggettivo del pane e del vino. Su questo punto, cioè sull’irriducibilità della transustanziazione 
a semplice transignificazione e transfinalizzazione, si è pronunciato il Magistero della Chiesa. In 
particolare, Paolo VI, nell’Enc. Mysterium fidei.  

 
«Avvenuta la transustanziazione le specie del pane e del vino senza dubbio acquistano un nuovo 

significato e un nuovo fine, non essendo più l’usuale pane e l’usuale bevanda, ma il segno di una cosa 
sacra e il segno di un alimento spirituale; ma intanto acquistano nuovo significato e nuovo fine in quanto 
contengono una nuova realtà, che giustamente denominiamo ontologica. Giacché sotto le predette specie 
non c’è più quel che c’era prima, ma un’altra cosa del tutto diversa; e ciò non soltanto in base al giudizio 
della fede della Chiesa, ma per la realtà oggettiva, poiché convertita la sostanza o natura del pane e del 
vino nel corpo e sangue di Cristo, nulla rimane più del pane e del vino che le sole specie, sotto le quali 
Cristo tutto intero è presente nella sua fisica realtà anche corporalmente, sebbene non allo stesso modo 
in cui i corpi sono nel luogo» (Paolo VI, Enc. Mysterium fidei: EV 2,427) 
  



-12- 
 

Concilio Vaticano II: Sacrosanctum Concilium (4 dicembre 1963), nn. 47-58  
 
CAPITOLO II - IL MISTERO EUCARISTICO 
La messa e il mistero pasquale 
47. Il nostro Salvatore nell'ultima cena, la notte in cui fu tradito, istituì il sacrificio eucaristico del suo 
corpo e del suo sangue, onde perpetuare nei secoli fino al suo ritorno il sacrificio della croce, e per affidare 
così alla sua diletta sposa, la Chiesa, il memoriale della sua morte e della sua resurrezione: sacramento 
di amore, segno di unità, vincolo di carità, convito pasquale, nel quale si riceve Cristo, l'anima viene 
ricolma di grazia e ci è dato il pegno della gloria futura. 
 
Partecipazione attiva dei fedeli alla messa 
48. Perciò la Chiesa si preoccupa vivamente che i fedeli non assistano come estranei o muti spettatori a 
questo mistero di fede, ma che, comprendendolo bene nei suoi riti e nelle sue preghiere, partecipino 
all'azione sacra consapevolmente, piamente e attivamente; siano formati dalla parola di Dio; si nutrano 
alla mensa del corpo del Signore; rendano grazie a Dio; offrendo la vittima senza macchia, non soltanto 
per le mani del sacerdote, ma insieme con lui, imparino ad offrire se stessi, e di giorno in giorno, per la 
mediazione di Cristo, siano perfezionati nell'unità con Dio e tra di loro, di modo che Dio sia finalmente 
tutto in tutti. 
49. Affinché poi il sacrificio della messa raggiunga la sua piena efficacia pastorale anche nella forma 
rituale, il sacro Concilio, in vista delle messe celebrate con partecipazione di popolo, specialmente la 
domenica e i giorni di precetto, stabilisce quanto segue: 
 
Revisione dell'ordinario della messa 
50. L'ordinamento rituale della messa sia riveduto in modo che apparisca più chiaramente la natura 
specifica delle singole parti e la loro mutua connessione, e sia resa più facile la partecipazione pia e attiva 
dei fedeli.  

Per questo i riti, conservata fedelmente la loro sostanza, siano semplificati; si sopprimano quegli 
elementi che, col passare dei secoli, furono duplicati o aggiunti senza grande utilità; alcuni elementi 
invece, che col tempo andarono perduti, siano ristabiliti, secondo la tradizione dei Padri, nella misura che 
sembrerà opportuna o necessaria. 

 
Una più grande ricchezza biblica 
51. Affinché la mensa della parola di Dio sia preparata ai fedeli con maggiore abbondanza, vengano aperti 
più largamente i tesori della Bibbia in modo che, in un determinato numero di anni, si legga al popolo la 
maggior parte della sacra Scrittura. 
 
L'omelia 
52. Si raccomanda vivamente l'omelia, che è parte dell'azione liturgica. In essa nel corso dell'anno 
liturgico vengano presentati i misteri della fede e le norme della vita cristiana, attingendoli dal testo sacro. 
Nelle messe della domenica e dei giorni festivi con partecipazione di popolo non si ometta l'omelia se 
non per grave motivo. 
 
La «preghiera dei fedeli» 
53. Dopo il Vangelo e l'omelia, specialmente la domenica e le feste di precetto, sia ripristinata la «orazione 
comune» detta anche «dei fedeli», in modo che, con la partecipazione del popolo, si facciano speciali 
preghiere per la santa Chiesa, per coloro che ci governano, per coloro che si trovano in varie necessità, 
per tutti gli uomini e per la salvezza di tutto il mondo. 
 
Lingua nazionale e latino nella messa 
54. Nelle messe celebrate con partecipazione di popolo si possa concedere una congrua parte alla lingua 
nazionale, specialmente nelle letture e nella «orazione comune» e, secondo le condizioni dei vari luoghi, 
anche nelle parti spettanti al popolo, a norma dell'art. 36 di questa costituzione. Si abbia cura però che i 
fedeli sappiano recitare e cantare insieme, anche in lingua latina, le parti dell'ordinario della messa che 
spettano ad essi. Se poi in qualche luogo sembrasse opportuno un uso più ampio della lingua nazionale 
nella messa, si osservi quanto prescrive l'art. 40 di questa costituzione. 
 



-13- 
 

Comunione sotto le due specie 
55. Si raccomanda molto quella partecipazione più perfetta alla messa, nella quale i fedeli, dopo la 
comunione del sacerdote, ricevono il corpo del Signore con i pani consacrati in questo sacrificio. Fermi 
restando i principi dottrinali stabiliti dal Concilio di Trento, la comunione sotto le due specie si può 
concedere sia ai chierici e religiosi sia ai laici, in casi da determinarsi dalla sede apostolica e secondo il 
giudizio del vescovo, come per esempio agli ordinati nella messa della loro sacra ordinazione, ai professi 
nella messa della loro professione religiosa, ai neofiti nella messa che segue il battesimo. 
 
Unità della messa 
56. Le due parti che costituiscono in certo modo la messa, cioè la liturgia della parola e la liturgia 
eucaristica, sono congiunte tra di loro così strettamente da formare un solo atto di culto. Perciò il sacro 
Concilio esorta caldamente i pastori d'anime ad istruire con cura i fedeli nella catechesi, perché 
partecipino a tutta la messa, specialmente la domenica e le feste di precetto. 
 
La concelebrazione 
57. 1. La concelebrazione, che manifesta in modo appropriato l'unità del sacerdozio, è rimasta in uso fino 
ad oggi nella Chiesa, tanto in Oriente che in Occidente. Perciò al Concilio è sembrato opportuno 
estenderne la facoltà ai casi seguenti: 
1· a) al giovedì santo, sia nella messa crismale che nella messa vespertina; b) alle messe celebrate nei 
concili, nelle riunioni di vescovi e nei sinodi; c) alla messa di benedizione di un abate. 
2· Inoltre, con il permesso dell'ordinario, a cui spetta giudicare sulla opportunità della concelebrazione: 
a) alla messa conventuale e alla messa principale nelle diverse chiese, quando l'utilità dei fedeli non 
richieda che tutti i sacerdoti presenti celebrino singolarmente; b) alle messe nelle riunioni di qualsiasi 
genere di sacerdoti tanto secolari che religiosi. 
Spetta al vescovo regolare la disciplina della concelebrazione nella propria diocesi;  
Resti sempre però ad ogni sacerdote la facoltà di celebrare la messa individualmente, purché non celebri 
nel medesimo tempo e nella medesima chiesa in cui si fa la concelebrazione, e neppure il giovedì santo. 
58. Venga redatto un nuovo rito della concelebrazione da inserirsi nel pontificale e nel messale romano. 
 
 
 
Le direttive conciliari relative all’Eucaristia, diffuse in diversi documenti, ma soprattutto nella 
Costituzione liturgica Sacrosanctum Concilium, nn. 47-58, furono raccolte e sintetizzate nell’Istruzione 
Eucharisticum Mysterium (25 maggio 1967). A seguito del lavoro dell’organismo incaricato di portare 
avanti le riforme richieste dai padri conciliari, cioè il Consilium ad exsequendam Constitutionem de sacra 
liturgia (1964–1969) e la Sacra Congregazione per il Culto Divino (1969–1975), furono pubblicati i 
nuovi libri liturgici. Per la celebrazione eucaristica il riferimento normativo divenne il Missale Romanum 
(edizioni tipiche del 1970, 1975 e 2002 [2008]), insieme al Rituale Romanum per la comunione e il culto 
eucaristico fuori della Messa (1973). 
 
La riforma della Messa introdusse alcune decisioni di particolare rilievo: l’altare fu collocato come centro 
visibile dell’assemblea e separato dal muro per permettere la celebrazione verso il popolo; venne 
concessa la lingua vernacola nella celebrazione; fu riorganizzata la Liturgia della Parola; furono 
introdotte nuove Preghiere Eucaristiche accanto al Canone Romano; infine, furono ristabilite la 
concelebrazione eucaristica e la comunione sotto le due specie. 
 
  



-14- 
 

 

Chi celebra? La partecipazione alla liturgia celeste dell’assemblea celebrante 
(CCC 1136-1144)  
 
I. Chi celebra? 
1136 La liturgia è «azione» di «Cristo tutto intero» (“totius Christi”). Coloro che qui la celebrano, al di 

là dei segni, sono già nella liturgia celeste, dove la celebrazione è totalmente comunione e festa. 
 
I celebranti della liturgia celeste 
1137 L'Apocalisse di san Giovanni, letta nella liturgia della Chiesa, ci rivela prima di tutto un trono nel 

cielo, e sul trono Uno seduto:64 “il Signore” (Is 6,1). Poi l'Agnello, “ritto [...] come immolato” (Ap 
5,6): il Cristo crocifisso e risorto, l'unico Sommo Sacerdote del vero santuario, lo stesso “che offre 
e che viene offerto, che dona ed è donato”.68 Infine, il “fiume di acqua viva” che scaturisce “dal 
trono di Dio e dell'Agnello” (Ap 22,1), uno dei simboli più belli dello Spirito Santo. 

1138 “Ricapitolati” in Cristo, partecipano al servizio della lode di Dio e al compimento del suo disegno: 
le Potenze celesti, tutta la creazione (i quattro esseri viventi), i servitori dell'Antica e della Nuova 
Alleanza (i ventiquattro vegliardi), il nuovo popolo di Dio (i centoquarantaquattromila), in 
particolare i martiri “immolati a causa della Parola di Dio” (Ap 6,9), e la santissima Madre di Dio 
(Donna; Sposa dell'Agnello), infine, “una moltitudine immensa, che nessuno” può contare, “di ogni 
nazione, razza, popolo e lingua” (Ap 7,9). 

1139 È a questa liturgia eterna che lo Spirito e la Chiesa ci fanno partecipare, quando celebriamo nei 
sacramenti il mistero della salvezza. 

 
I celebranti della liturgia sacramentale 
1140 È tutta la comunità, il corpo di Cristo unito al suo Capo, che celebra. “Le azioni liturgiche non sono 

azioni private, ma celebrazioni della Chiesa, che è "sacramento di unità", cioè popolo santo radunato 
e ordinato sotto la guida dei Vescovi. Perciò [tali azioni] appartengono all'intero corpo della Chiesa, 
lo manifestano e lo implicano; i singoli membri poi vi sono interessati in diverso modo, secondo la 
diversità degli stati, degli uffici e dell'attuale partecipazione”. Per questo “ogni volta che i riti 
comportano, secondo la particolare natura di ciascuno, una celebrazione comunitaria con la presenza 
e la partecipazione attiva dei fedeli, si inculchi che questa è da preferirsi, per quanto è possibile, alla 
celebrazione individuale e quasi privata degli stessi”. 

1141 L'assemblea che celebra è la comunità dei battezzati i quali, “per la rigenerazione e l'unzione dello 
Spirito Santo, vengono consacrati a formare una dimora spirituale e un sacerdozio santo, e poter così 
offrire in sacrificio spirituale tutte le attività umane del cristiano”. Il “sacerdozio comune” è quello 
di Cristo, unico Sacerdote, partecipato da tutte le sue membra: “La Madre Chiesa desidera 
ardentemente che tutti i fedeli vengano guidati a quella piena, consapevole e attiva partecipazione 
delle celebrazioni liturgiche, che è richiesta dalla natura stessa della liturgia e alla quale il popolo 
cristiano, "stirpe eletta, sacerdozio regale, nazione santa, popolo che Dio si è acquistato" (1 Pt 2,9), 
ha diritto e dovere in forza del Battesimo”. 

1142 Ma “le membra non hanno tutte la stessa funzione” (Rm 12,4). Alcuni sono chiamati da Dio, nella 
Chiesa e dalla Chiesa, ad un servizio speciale della comunità. Questi servitori sono scelti e consacrati 
mediante il sacramento dell'Ordine, con il quale lo Spirito Santo li rende idonei ad operare nella 
persona di Cristo-Capo per il servizio di tutte le membra della Chiesa.80 Il ministro ordinato è come 
“l'icona” di Cristo Sacerdote. Poiché il sacramento della Chiesa si manifesta pienamente 
nell'Eucaristia, è soprattutto nel presiedere l'Eucaristia che si manifesta il ministero del Vescovo e, 
in comunione con lui, quello dei presbiteri e dei diaconi. 

1143 Al fine di servire le funzioni del sacerdozio comune dei fedeli, vi sono inoltre altri ministeri 
particolari, non consacrati dal sacramento dell'Ordine, la cui funzione è determinata dai Vescovi 
secondo le tradizioni liturgiche e le necessità pastorali. “Anche i ministranti, i lettori, i commentatori, 
e tutti i membri del coro svolgono un vero ministero liturgico”.ç 

1144 In questo modo, nella celebrazione dei sacramenti, tutta l'assemblea è “il liturgo”, ciascuno secondo 
la propria funzione, ma nell'“unità dello Spirito” che agisce in tutti. “Nelle celebrazioni liturgiche 
ciascuno, ministro o fedele, svolgendo il proprio ufficio, compia solo e tutto ciò che, secondo la 
natura del rito e le norme liturgiche, è di sua competenza”.  



-15- 
 

Benedetto XVI Verbum Domini (30 settembre 2010) nn. 52-71 
 
Liturgia, luogo privilegiato della Parola di Dio 
La Parola di Dio nella sacra liturgia 
 
52. Considerando la Chiesa come «casa della Parola», si deve innanzitutto porre attenzione alla sacra 
liturgia. È questo infatti l’ambito privilegiato in cui Dio parla a noi nel presente della nostra vita, parla 
oggi al suo popolo, che ascolta e risponde. Ogni azione liturgica è per natura sua intrisa di sacra Scrittura. 
Come afferma la Costituzione Sacrosanctum Concilium, «nella celebrazione liturgica la sacra Scrittura 
ha una importanza estrema. Da essa infatti si attingono le letture che vengono poi spiegate nell’omelia e 
i salmi che si cantano; del suo afflato e del suo spirito sono permeate le preghiere, le orazioni e i carmi 
liturgici; da essa infine prendono significato le azioni e i simboli liturgici». Più ancora, si deve dire che 
Cristo stesso «è presente nella sua parola, giacché è Lui che parla quando nella Chiesa si legge la sacra 
Scrittura». 

 In effetti, «la celebrazione liturgica diventa una continua, piena ed efficace proclamazione della 
parola di Dio. Pertanto la parola di Dio, costantemente annunziata nella liturgia, è sempre viva ed efficace 
per la potenza dello Spirito Santo, e manifesta quell’amore operante del Padre che giammai cessa di 
operare verso tutti gli uomini». La Chiesa, infatti, ha sempre mostrato la consapevolezza che nell’azione 
liturgica la Parola di Dio si accompagna all’intima azione dello Spirito Santo che la rende operante nel 
cuore dei fedeli. In realtà è grazie al Paraclito che «la parola di Dio diventa fondamento dell’azione 
liturgica, norma e sostegno di tutta la vita. L’azione dello stesso Spirito Santo … a ciascuno suggerisce 
nel cuore tutto ciò che nella proclamazione della parola di Dio viene detto per l’intera assemblea dei 
fedeli, e mentre rinsalda l’unità di tutti, favorisce anche la diversità dei carismi e ne valorizza la 
molteplice azione». 

Pertanto, occorre comprendere e vivere il valore essenziale dell’azione liturgica per la 
comprensione della Parola di Dio. In un certo senso, l’ermeneutica della fede riguardo alla sacra 
Scrittura deve sempre avere come punto di riferimento la liturgia, dove la Parola di Dio è celebrata come 
parola attuale e vivente: «La Chiesa segue fedelmente nella liturgia quel modo di leggere e di interpretare 
le sacre Scritture, a cui ricorse Cristo stesso, che a partire dall’‘oggi’ del suo evento esorta a scrutare tutte 
le Scritture». 

[…] Esorto quindi i Pastori della Chiesa e gli operatori pastorali a fare in modo che tutti i fedeli 
siano educati a gustare il senso profondo della Parola di Dio che si dispiega nella liturgia durante l’anno, 
mostrando i misteri fondamentali della nostra fede. Da ciò dipende anche il giusto approccio alla sacra 
Scrittura. 
 
Parola di Dio ed Eucaristia 
54. Quanto viene affermato in genere riguardo alla relazione tra Parola e Sacramenti si approfondisce 
quando ci riferiamo alla celebrazione eucaristica. Del resto, l’intima unità fra Parola ed Eucaristia è 
radicata nella testimonianza scritturistica (cfr Gv 6; Lc 24), attestata dai Padri della Chiesa e riaffermata 
dal Concilio Vaticano II. A questo proposito pensiamo al grande discorso di Gesù sul pane di vita nella 
sinagoga di Cafarnao (cfr Gv 6,22-69), che ha in sottofondo il confronto tra Mosé e Gesù, tra colui che 
parlò faccia a faccia con Dio (cfr Es 33,11) e colui che ha rivelato Dio (cfr Gv 1,18). Il discorso sul pane, 
infatti, richiama il dono di Dio, che Mosè ottenne per il suo popolo con la manna nel deserto e che in 
realtà è la Torah, la Parola di Dio che fa vivere (cfr Sal 119; Pr 9,5). Gesù porta a compimento in se 
stesso la figura antica: «Il pane di Dio è colui che discende dal cielo e dà la vita al mondo … Io sono il 
pane della vita» (Gv 6,33-35). Qui «la Legge è diventata persona. Nell’incontro con Gesù ci nutriamo, 
per così dire, dello stesso Dio vivente, mangiamo davvero “il pane dal cielo”».[192] Nel discorso di 
Cafarnao si approfondisce il Prologo di Giovanni: se là il Logos di Dio diventa carne, qui questa carne 
diventa «pane» donato per la vita del mondo (cfr Gv 6,51), alludendo così al dono che Gesù farà di se 
stesso nel mistero della croce, confermato dall’affermazione sul suo sangue dato da «bere» (cfr Gv 6,53). 
In tal modo nel mistero dell’Eucaristia si mostra quale sia la vera manna, il vero pane del cielo: è il Logos 
di Dio fattosi carne, che ha donato se stesso per noi nel Mistero Pasquale.  

Il racconto di Luca sui discepoli di Emmaus ci permette un’ulteriore riflessione sul legame tra 
l’ascolto della Parola e lo spezzare il pane (cfr Lc 24,13-35). Gesù si fece loro incontro nel giorno dopo 
il sabato, ascoltò le espressioni della loro speranza delusa e, diventando compagno di cammino, «spiegò 
loro in tutte le Scritture ciò che si riferiva a lui» (24,27). I due discepoli iniziano a guardare in un modo 



-16- 
 

nuovo le Scritture insieme a questo viandante che si manifesta così inaspettatamente familiare alla loro 
vita. Ciò che è accaduto in quei giorni non appare più come fallimento, ma come compimento e nuovo 
inizio. Tuttavia, anche queste parole non sembrano ancora sufficienti ai due discepoli. Il Vangelo di Luca 
ci dice che «si aprirono loro gli occhi e lo riconobbero» (24,31) solo quando Gesù prese il pane, recitò la 
benedizione, lo spezzò e lo diede loro, mentre prima «i loro occhi erano impediti a riconoscerlo» (24,16). 
La presenza di Gesù, dapprima con le parole, poi con il gesto di spezzare il pane, ha reso possibile ai 
discepoli il riconoscerLo, ed essi  possono risentire in modo nuovo quanto avevano già vissuto 
precedentemente con Lui: «Non ardeva forse in noi il nostro cuore mentre egli conversava con noi lungo 
la via, quando ci spiegava le Scritture?» (24,32).  

55. Da questi racconti emerge come la Scrittura stessa orienti a cogliere il suo nesso indissolubile 
con l’Eucaristia. «Si deve quindi sempre tener presente che la parola di Dio, dalla Chiesa letta e 
annunziata nella liturgia, porta in qualche modo, come al suo stesso fine, al sacrificio dell’alleanza e al 
convito della grazia, cioè all’Eucaristia». Parola ed Eucaristia si appartengono così intimamente da non 
poter essere comprese l’una senza l’altra: la Parola di Dio si fa carne sacramentale nell’evento eucaristico. 
L’Eucaristia ci apre all’intelligenza della sacra Scrittura, così come la sacra Scrittura a sua volta illumina 
e spiega il Mistero eucaristico. 

In effetti, senza il riconoscimento della presenza reale del Signore nell’Eucaristia, l’intelligenza 
della Scrittura rimane incompiuta. Per questo «alla parola di Dio e al mistero eucaristico la Chiesa ha 
tributato e sempre e dappertutto ha voluto e stabilito che si tributasse la stessa venerazione, anche se non 
lo stesso culto. Mossa dall’esempio del suo fondatore, essa non ha mai cessato di celebrare il mistero 
pasquale, riunendosi insieme per leggere ‘in tutte le Scritture ciò che a lui si riferiva’ (Lc 24,27), e 
attualizzare, con il memoriale del Signore e i sacramenti, l’opera della salvezza». 

 
La sacramentalità della Parola 
56. Con il richiamo al carattere performativo della Parola di Dio nell’azione sacramentale e 
l’approfondimento della relazione tra Parola ed Eucaristia, siamo portati ad inoltrarci in un tema 
significativo, emerso durante l’Assemblea del Sinodo, riguardante la sacramentalità della Parola. È utile 
a questo proposito ricordare che il Papa Giovanni Paolo II aveva fatto riferimento «all’orizzonte 
sacramentale della Rivelazione e, in particolare, al segno eucaristico dove l’unità inscindibile tra la realtà 
e il suo significato permette di cogliere la profondità del mistero». Da qui comprendiamo che all’origine 
della sacramentalità della Parola di Dio sta propriamente il mistero dell’incarnazione: «il Verbo si fece 
carne» (Gv 1,14), la realtà del mistero rivelato si offre a noi nella «carne» del Figlio. La Parola di Dio si 
rende percepibile alla fede attraverso il «segno» di parole e di gesti umani. La fede, dunque, riconosce il 
Verbo di Dio accogliendo i gesti e le parole con i quali Egli stesso si presenta a noi. L’orizzonte 
sacramentale della Rivelazione indica, pertanto, la modalità storico-salvifica con la quale il Verbo di Dio 
entra nel tempo e nello spazio, diventando interlocutore dell’uomo, chiamato ad accogliere nella fede il 
suo dono. 

La sacramentalità della Parola si lascia così comprendere in analogia alla presenza reale di Cristo 
sotto le specie del pane e del vino consacrati. Accostandoci all’altare e prendendo parte al banchetto 
eucaristico noi comunichiamo realmente al corpo e al sangue di Cristo. La proclamazione della Parola di 
Dio nella celebrazione comporta il riconoscere che sia Cristo stesso ad essere presente e a rivolgersi a 
noi per essere accolto. Sull’atteggiamento da avere sia nei confronti dell’Eucaristia, che della Parola di 
Dio, san Girolamo afferma: «Noi leggiamo le sante Scritture. Io penso che il Vangelo è il Corpo di Cristo; 
io penso che le sante Scritture sono il suo insegnamento. E quando egli dice: Chi non mangerà la mia 
carne e berrà il mio sangue (Gv 6,53), benché queste parole si possano intendere anche del Mistero 
[eucaristico], tuttavia il corpo di Cristo e il suo sangue è veramente la parola della Scrittura, è 
l’insegnamento di Dio. Quando ci rechiamo al Mistero [eucaristico], se ne cade una briciola, ci sentiamo 
perduti. E quando stiamo ascoltando la Parola di Dio, e ci viene versata nelle orecchie la Parola di Dio e 
la carne di Cristo e il suo sangue, e noi pensiamo ad altro, in quale grande pericolo non incappiamo?». 
Cristo, realmente presente nelle specie del pane e del vino, è presente, in modo analogo, anche nella 
Parola proclamata nella liturgia. Approfondire il senso della sacramentalità della Parola di Dio, dunque, 
può favorire una comprensione maggiormente unitaria del mistero della Rivelazione in «eventi e parole 
intimamente connessi»,[200] giovando alla vita spirituale dei fedeli e all’azione pastorale della Chiesa. 
 
 
 



-17- 
 

L’importanza dell’omelia  
59. «Diversi sono i compiti e gli uffici che spettano a ciascuno riguardo alla Parola di Dio: ai fedeli spetta 
l’ascoltarla e il meditarla; l’esporla invece spetta soltanto a coloro che, in forza della sacra ordinazione, 
hanno il compito magisteriale, o a coloro ai quali viene affidato l’esercizio di questo ministero», vale a 
dire Vescovi, presbiteri e diaconi. Da qui si comprende l’attenzione che nel Sinodo è stata data al tema 
dell’omelia. Già nell’Esortazione apostolica postsinodale Sacramentum caritatis, avevo ricordato che «in 
relazione all’importanza della Parola di Dio si pone la necessità di migliorare la qualità dell’omelia. Essa 
infatti “è parte dell’azione liturgica”; ha il compito di favorire una più piena comprensione ed efficacia 
della Parola di Dio nella vita dei fedeli». L’omelia costituisce un’attualizzazione del messaggio 
scritturistico, in modo tale che i fedeli siano indotti a scoprire la presenza e l’efficacia della Parola di Dio 
nell’oggi della propria vita. Essa deve condurre alla comprensione del mistero che si celebra, invitare alla 
missione, disponendo l’assemblea alla professione di fede, alla preghiera universale e alla liturgia 
eucaristica. Di conseguenza, coloro che per ministero specifico sono deputati alla predicazione abbiano 
veramente a cuore questo compito. Si devono evitare omelie generiche ed astratte, che occultino la 
semplicità della Parola di Dio, come pure inutili divagazioni che rischiano di attirare l’attenzione sul 
predicatore piuttosto che al cuore del messaggio evangelico. Deve risultare chiaro ai fedeli che ciò che 
sta a cuore al predicatore è mostrare Cristo, che deve essere al centro di ogni omelia. Per questo occorre 
che i predicatori abbiano confidenza e contatto assiduo con il testo sacro; si preparino per l’omelia nella 
meditazione e nella preghiera, affinché predichino con convinzione e passione. L’Assemblea sinodale ha 
esortato che si tengano presenti le seguenti domande: «Che cosa dicono le letture proclamate? Che cosa 
dicono a me personalmente? Che cosa devo dire alla comunità, tenendo conto della sua situazione 
concreta?». Il predicatore deve lasciarsi «interpellare per primo dalla Parola di Dio che annuncia», 
perché, come dice sant’Agostino: «È indubbiamente senza frutto chi predica all’esterno la parola di Dio 
e non ascolta nel suo intimo». Si curi con particolare attenzione l’omelia domenicale e nelle solennità; 
ma non si trascuri anche durante la settimana nelle Messe cum populo, quando possibile, di offrire brevi 
riflessioni, appropriate alla situazione, per aiutare i fedeli ad accogliere e rendere feconda la Parola 
ascoltata.  
 
Suggerimenti e proposte concrete per l’animazione liturgica 
La Parola e il silenzio  
66. Non pochi interventi dei Padri sinodali hanno insistito sul valore del silenzio in relazione alla Parola 
di Dio e alla sua ricezione nella vita dei fedeli. Infatti, la parola può essere pronunciata e udita solamente 
nel silenzio, esteriore ed interiore. Il nostro tempo non favorisce il raccoglimento e a volte si ha 
l’impressione che ci sia quasi timore a staccarsi, anche per un momento, dagli strumenti di comunicazione 
di massa. Per questo è necessario oggi educare il Popolo di Dio al valore del silenzio. Riscoprire la 
centralità della Parola di Dio nella vita della Chiesa vuol dire anche riscoprire il senso del raccoglimento 
e della quiete interiore. La grande tradizione patristica ci insegna che i misteri di Cristo sono legati al 
silenzio e solo in esso la Parola può trovare dimora in noi, come è accaduto in Maria, inseparabilmente 
donna della Parola e del silenzio. Le nostre liturgie devono facilitare questo ascolto autentico: Verbo 
crescente, verba deficiunt.  
Questo valore risplenda in particolare nella liturgia della Parola, che «deve essere celebrata in modo da 
favorire la meditazione». Il silenzio, quando previsto, è da considerarsi «come parte della celebrazione». 
Pertanto, esorto i Pastori a incoraggiare i momenti di raccoglimento, per mezzo dei quali, con l’aiuto 
dello Spirito Santo, la Parola di Dio viene accolta nel cuore.  
 
Proclamazione solenne della Parola di Dio  
67. Un altro suggerimento emerso dal Sinodo è stato di solennizzare, soprattutto in ricorrenze liturgiche 
rilevanti, la proclamazione della Parola, specialmente il Vangelo, utilizzando l’Evangeliario, recato 
processionalmente durante i riti iniziali e poi portato all’ambone dal diacono o da un sacerdote per la 
proclamazione. In tal modo si aiuta il Popolo di Dio a riconoscere che «la lettura del Vangelo costituisce 
il culmine della stessa liturgia della Parola». Seguendo le indicazioni contenute nell’Ordinamento delle 
letture della Messa, è bene valorizzare la proclamazione della Parola di Dio con il canto, in particolare il 
Vangelo, specie in determinate solennità. Il saluto, l’annunzio iniziale: «Dal Vangelo...» e quello finale 
«Parola del Signore» sarebbe bene proferirli in canto per sottolineare l’importanza di ciò che viene letto. 
  
La Parola di Dio nel tempio cristiano 



-18- 
 

68. Per favorire l’ascolto della Parola di Dio non si devono trascurare quei mezzi che possono aiutare i 
fedeli ad una maggiore attenzione. In questo senso è necessario che negli edifici sacri non si trascuri mai 
l’acustica, nel rispetto delle norme liturgiche e architettoniche. «I vescovi, debitamente aiutati, abbiano 
cura nella costruzione delle chiese che queste siano luoghi adeguati alla proclamazione della Parola, alla 
meditazione e alla celebrazione eucaristica. Gli spazi sacri anche al di fuori dell’azione liturgica siano 
eloquenti, presentando il mistero cristiano in relazione alla Parola di Dio». Un’attenzione speciale va data 
all’ambone, come luogo liturgico da cui viene proclamata la Parola di Dio. Esso deve essere collocato in 
un posto ben visibile, cui spontaneamente si rivolga l’attenzione dei fedeli durante la liturgia della Parola. 
È bene che esso sia fisso, costituito come elemento scultoreo in armonia estetica con l’altare, così da 
rappresentare anche visivamente il senso teologico della duplice mensa della Parola e dell’Eucaristia. 
Dall’ambone si proclamano le letture, il salmo responsoriale e il Preconio pasquale; ivi inoltre si possono 
tenere l’omelia e proferire la preghiera dei fedeli.  
I Padri sinodali, inoltre, suggeriscono che nelle chiese vi sia un posto di riguardo in cui collocare la sacra 
Scrittura anche al di fuori della celebrazione. È bene, infatti, che il libro che contiene la Parola di Dio 
abbia un posto visibile e di onore all’interno del tempio cristiano, tuttavia senza togliere la centralità che 
spetta al tabernacolo contenente il Santissimo Sacramento. 
  
Esclusività dei testi biblici nella liturgia 
69. Il Sinodo ha inoltre vivamente ribadito quanto, peraltro, già stabilito dalla norma liturgica della 
Chiesa, che le letture tratte dalla sacra Scrittura non siano mai sostituite con altri testi, per quanto 
significativi dal punto di vista pastorale o spirituale: «nessun testo di spiritualità o di letteratura può 
raggiungere il valore e la ricchezza contenuta nella sacra Scrittura che è Parola di Dio». Si tratta di una 
disposizione antica della Chiesa che va mantenuta. Di fronte ad alcuni abusi, già il Papa Giovanni Paolo 
II aveva richiamato l’importanza di non sostituire mai la sacra Scrittura con altre letture. Ricordiamo che 
anche il Salmo responsoriale è Parola di Dio, con la quale rispondiamo alla voce del Signore e per questo 
non deve essere sostituito da altri testi; mentre è assai opportuno poterlo eseguire in forma cantata.  
  



-19- 
 

 

I frutti della comunione (CCC 1391-1401.1405) 
 
1391 La Comunione accresce la nostra unione a Cristo. Ricevere l'Eucaristia nella Comunione reca come 
frutto principale l'unione intima con Cristo Gesù. Il Signore infatti dice: “Chi mangia la mia carne e beve 
il mio sangue dimora in me e io in lui” (Gv 6,56). La vita in Cristo ha il suo fondamento nel banchetto 
eucaristico: “Come il Padre, che ha la vita, ha mandato me e io vivo per il Padre, così anche colui che 
mangia di me vivrà per me” (Gv 6,57): “Quando, nelle feste [del Signore], i fedeli ricevono il Corpo del 
Figlio, essi annunziano gli uni agli altri la Buona Notizia che è stata donata la caparra della vita, come 
quando l'angelo disse a Maria [di Magdala]: "Cristo è risorto!". Ecco infatti che già ora la vita e la 
risurrezione sono elargite a colui che riceve Cristo”. 

1392 Ciò che l'alimento materiale produce nella nostra vita fisica, la Comunione lo realizza in modo 
mirabile nella nostra vita spirituale. La Comunione alla Carne del Cristo risorto, “vivificata dallo Spirito 
Santo e vivificante”, conserva, accresce e rinnova la vita di grazia ricevuta nel Battesimo. La crescita 
della vita cristiana richiede di essere alimentata dalla Comunione eucaristica, pane del nostro 
pellegrinaggio, fino al momento della morte, quando ci sarà data come viatico. 
 
1393 La Comunione ci separa dal peccato. Il Corpo di Cristo che riceviamo nella Comunione è “dato 
per noi”, e il Sangue che beviamo è “sparso per molti in remissione dei peccati”. Perciò l'Eucaristia non 
può unirci a Cristo senza purificarci, nello stesso tempo, dai peccati commessi e preservarci da quelli 
futuri: “Ogni volta che lo riceviamo, annunziamo la morte del Signore. Se annunziamo la morte, 
annunziamo la remissione dei peccati. Se, ogni volta che il suo sangue viene sparso, viene sparso per la 
remissione dei peccati, devo riceverlo sempre, perché sempre mi rimetta i peccati. Io che pecco sempre, 
devo sempre disporre della medicina”. 
 
1394 Come il cibo del corpo serve a restaurare le forze perdute, l'Eucaristia fortifica la carità che, nella 
vita di ogni giorno, tende ad indebolirsi; la carità così vivificata cancella i peccati veniali. Donandosi a 
noi, Cristo ravviva il nostro amore e ci rende capaci di troncare gli attaccamenti disordinati alle creature 
e di radicarci in lui: “Cristo è morto per noi per amore. Perciò quando facciamo memoria della sua morte, 
durante il sacrificio, invochiamo la venuta dello Spirito Santo quale dono di amore. La nostra preghiera 
chiede quello stesso amore per cui Cristo si è degnato di essere crocifisso per noi. Anche noi, mediante 
la grazia dello Spirito Santo, possiamo essere crocifissi al mondo e il mondo a noi. [...] Avendo ricevuto 
il dono dell'amore, moriamo al peccato e viviamo per Dio”. 
 
1395 Proprio per la carità che accende in noi, l'Eucaristia ci preserva in futuro dai peccati mortali. Quanto 
più partecipiamo alla vita di Cristo e progrediamo nella sua amicizia, tanto più ci è difficile separarci da 
lui con il peccato mortale. L'Eucaristia non è ordinata al perdono dei peccati mortali. Questo è proprio 
del sacramento della Riconciliazione. Il proprio dell'Eucaristia è invece di essere il sacramento di coloro 
che sono nella piena comunione della Chiesa. 
 
1396 L'unità del corpo mistico: l'Eucaristia fa la Chiesa. Coloro che ricevono l'Eucaristia sono uniti più 
strettamente a Cristo. Per ciò stesso, Cristo li unisce a tutti i fedeli in un solo corpo: la Chiesa. La 
Comunione rinnova, fortifica, approfondisce questa incorporazione alla Chiesa già realizzata mediante il 
Battesimo. Nel Battesimo siamo stati chiamati a formare un solo corpo. L'Eucaristia realizza questa 
chiamata: “Il calice della benedizione che noi benediciamo, non è forse comunione con il Sangue di 
Cristo? E il pane che noi spezziamo, non è forse comunione con il Corpo di Cristo? Poiché c'è un solo 
pane, noi, pur essendo molti, siamo un corpo solo: tutti infatti partecipiamo dell'unico pane” (1 Cor 10,16-
17): “Se voi siete il corpo e le membra di Cristo, sulla mensa del Signore è deposto il vostro mistero, 
ricevete il vostro mistero. A ciò che siete rispondete: Amen, e rispondendo lo sottoscrivete. Ti si dice 
infatti: Il Corpo di Cristo e tu rispondi: Amen. Sii membro del corpo di Cristo, perché sia veritiero il tuo 
Amen”. 
 
1397 L'Eucaristia impegna nei confronti dei poveri. Per ricevere nella verità il Corpo e il Sangue di Cristo 
offerti per noi, dobbiamo riconoscere Cristo nei più poveri, suoi fratelli: 
“Tu hai bevuto il Sangue del Signore e non riconosci tuo fratello. [...] Tu disonori questa stessa mensa, 



-20- 
 

non giudicando degno che condivida il tuo cibo colui che è stato ritenuto degno di partecipare a questa 
mensa. [...] Dio ti ha liberato da tutti i tuoi peccati e ti ha invitato a questo banchetto. E tu, nemmeno per 
questo, sei divenuto più misericordioso”. 
 
1398 L'Eucaristia e l'unità dei cristiani. Davanti alla sublimità di questo sacramento, sant'Agostino 
esclama: “O sacramentum pietatis! O signum unitatis! O vinculum caritatis! – O sacramento di pietà! O 
segno di unità! O vincolo di carità!”. Quanto più dolorosamente si fanno sentire le divisioni della Chiesa 
che impediscono la comune partecipazione alla mensa del Signore, tanto più pressanti sono le preghiere 
al Signore perché ritornino i giorni della piena unità di tutti coloro che credono in lui. 
1399 Le Chiese Orientali che non sono nella piena comunione con la Chiesa cattolica celebrano 
l'Eucaristia con grande amore. “Quelle Chiese, quantunque separate, hanno veri sacramenti e soprattutto, 
in forza della successione apostolica, il sacerdozio e l'Eucaristia, per mezzo dei quali restano ancora unite 
a noi da strettissimi vincoli”. Quindi “una certa comunicazione nelle cose sacre, presentandosi opportune 
circostanze e con l'approvazione dell'autorità ecclesiastica, non solo è possibile, ma anche consigliabile”. 
1400 Le comunità ecclesiali sorte dalla Riforma, separate dalla Chiesa cattolica, “specialmente per la 
mancanza del sacramento dell'Ordine, non hanno conservato la genuina ed integra sostanza del mistero 
eucaristico”. Per questo motivo, non è possibile, per la Chiesa cattolica, l'intercomunione eucaristica con 
queste comunità. Tuttavia, queste comunità ecclesiali, “mentre nella santa Cena fanno memoria della 
morte e della risurrezione del Signore, professano che nella Comunione di Cristo è significata la vita e 
aspettano la sua venuta gloriosa”. 
1401 In presenza di una grave necessità, a giudizio dell'Ordinario, i ministri cattolici possono 
amministrare i sacramenti (Eucaristia, Penitenza, Unzione degli infermi) agli altri cristiani che non sono 
in piena comunione con la Chiesa cattolica, purché li chiedano spontaneamente: è necessario in questi 
casi che essi manifestino la fede cattolica a riguardo di questi sacramenti e che si trovino nelle 
disposizioni richieste. 
[…] 
1405 Di questa grande speranza, quella dei nuovi cieli e della terra nuova nei quali abiterà la giustizia, 

non abbiamo pegno più sicuro, né segno più esplicito dell'Eucaristia. Ogni volta infatti che viene 
celebrato questo mistero, “si effettua l'opera della nostra redenzione” e noi spezziamo “l'unico pane, che 
è farmaco d'immortalità, antidoto per non morire, ma per vivere in Gesù Cristo per sempre”. 
 

 
 

 
  


